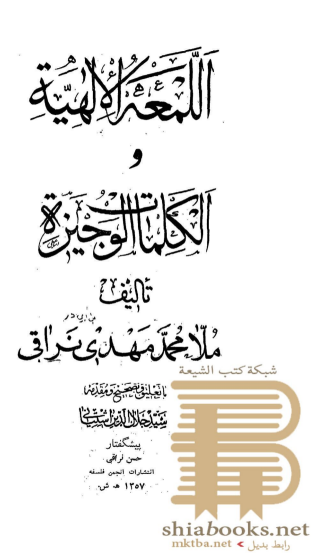


مُلاجِكُمهُ لَيْ يَحْرَاق

بالغيلي للصحيح فكقلفها ستنخلالتالانتيان

بشگفتار حسن نراقي انتشارات انحمن فلسفه ٧٥٧١ ه. شي.



تعداد ۲۰۰۰ نسخه درچاپخانهٔ دانشگاه مشهد جرء سلسله انتشارات انجمن فلسفه

و عرفان اسلامی بطبع رسید . ۱۳۹۸ هجری قمری

لنجمل المالك المالك المالك ذكورجه والاندكورانانالمصوطورة بالكاددكي اولادانات وقباسا فالمفاقع فيتأك والأدور فالفرض المفالسفة عود للبولي هي والمات والحالفة العاقعة المات الزامعة من بالمام ون المام ون المام ون المام الم

منصرف الوجودوما يرشط بدمن أوجودك مرمن حيث الارماط لامن المنالف الفزائد ومقول ع افراد والشكك لعامر المالام افعاد اغايم الثالث ترادهي بقع فيريذا المرون مرو بنوسلا ولمرهضرالوج دائلفاصر لايوز فيحكما الذاق متى لمزم تركب الواحسان وحدة الموري الم يقضة

مقطقه بذأنها وسابؤالف تساك والذاء وألقا وافاتيته لمصمرتهم الذكيك ف ذايبا ومن إخالانهاف الخائرو بآكد طاله يذبل الخاص كرباء تباعليه

والعاحدال لامندلال ولزم تركب الأتب السكل اواعادالمهيات والشافق والمهتم عندنا كالمافي منالناص وليرالوجود قاعابه إفلامكرم عسيلها اواجاع الشفين وقيام الموحود بالمعدومين حنشأولاذ مكا تشاطة الهاحب وانتقاء الفضل لوجئ ولاصالة إدااع منه ولااحدالرضين لوعمالافراد والناشاف مآمد فكوتة مزار تركوبناذا افراد محققة علافراد اعتبار بترواله ودائ الخاصد استاذاد والأوافة

والمهالم التح المعواب ب بناس من المالية المالية المالية المالية المراك وتنعن في المالية م ورا بعشرهٔ و نهر صفیاه ۱۳ وزی ن دارداک به و تقرا

اللمعة الالهية في الحكمة المتعالية

تأليف

ملامهدي نراقي

# بنالقاقا

بعد تقديس واجب الوجود وتمجيده و اداء واجب شكره وتحميده، و الصلاة على المصطفين من عبيده خصوصاً على نبينا و عترته المؤيدين بتاييده ، يقول الأحقر مهدى بن ابيذر : هذه «لمعة الهيئة في الجكمة المستعالية » اوردتها فسى فصاحة اللفيظ و عالو المعنسي على وجه يسر الناظر ، و يتور الخاطر ، و يشوق الأرواح الى عالم الأنوار ، و يكشف عن كثير من مكنونات العلوم والأسرار ، و رتبتها على خمسة ابواب .

# البابالأول فىالوجود و المهيئة . (لعة)

الوجود عام اعتبارى ، و خاص متحقق ، فرد منه بسيط قائم بذاته، يازمه الثبوت العينى بنفسه ، ولايمكن تعقله ، والا ، انقلب الحقيقة . و غيره مركب من جهتين : وجودية و عدمية ، ينتزغ عنهما العاموالمهية. ولولا تحققه لزم حصول المتحصل و الجزئي من ضمَّم الاعتبارى ، او الكلى الى مثله ، و ثبوت المعدوم ، او التسلسل ، او الخلف ، وانتزاع العام عن غير المتحقق او المتحقق به ، او بغير الوجود ، وانتفاء الحمل المتعارف ، لعدم صلاحية العام لما به الاتحاد ، و انتفاء السموجود رأسا ، اذثبوت المهيئة بالخاص خلاف الفرض ، و بنفسها او بالعام او بالانتساب الى الجاعل باطل . و تحصيل المهيئة المعروضة للعام به ، او كل منهما بوجود منفرد ، او تقدمها عليه بالوجود ، يستلزم الدور او النسلسل او المطلوب ، وكون العام من عوارض الوجود دون المهيئة وتصريحهم بخلافه ، و هذا الزام عليهم .

والتحقيقان المهية من حيث هي معدومة لايعرضها شئ، وانما يعرضها بعد وجودها بالتبع ، فالعارض يخص باحد الوجودين اوكليهما ، وان سمى الثاني بعارض المهية.

وما ذكروه من عروض الفصل للجنس ان اريد به العرضية ، اى عدم النداتية ، فسلم ، وان اريد به العارضية اى التابعية فى الـ وجود ، فسمنوع . لأنها بالعكس ، او تحتق كل اعم فى ضمن الاخص ، لكنه فى الله المن الافي ضمن الفصل الاخير ، اى الوجود الشخصى المتحقق فــى المخارج ، فان الكل متحقق به و منتزع عنه فيه ، و ذلك لتضمئنه جهة المخارج ، فان الكل متحقق به و منتزع عنه فيه ، و ذلك لتضمئنه جهة الحقيقى

ان القوم ذكروا ان العارض على قسمين: عارض الماهية وعارض الوجود والاول معالايحتاج اليه المعروض فى وجوده وتحصله فى الخارج، كعروض الفصل للجنس ؛ لان الجنس لايحتاج الى الفصل فى حقيقته و معناه وانعابحتاج اليه فى موجوديته و تحصله فى الخارج.

و الثاني مالا يحتاج اليه العروض فى الخارج ايضا، بل المارض يحتاج

النتزع منه المنطقى الموجود في الذهن المنحل فيه بالاصالة ، وهـود الفصل القريب ، و متحقق فيه بتبعيته و هو جهة له واقعية ، او وجود اصغف متحد معه وهو الجنس القريب ، وهو كالنوع في تضمنه الفصل والجنس البعيدين و هكذا في كل فصل و جنس الى مالافوق له . و مبده الكل ما اتحدالوجود الشخصى من الجهة ، او الوجود الاضغف فلها في ضمنه بتحقق تبعى في الخارج ، وإذا الوخطكل منها بانفراده اوفى منمن غيره ، فلاوجود له الا في الذهن . فالتنازل الى قوة الوجود و تحصيله و التصاعد الى ضغفه وابهامه . و بذلك ينلهر ان الفصل المنطقى امارة الحقيقى ، وهو كما مرجهة واقعية للوجود الشخصى ، او وحود المنافقة منه ، والاخذ بظاهر واسناد التقسيم والتقويم الى مفهوسه

الي المعروض في تحصله و تحققه، كعروض السواد الجسم و بالفوفية السماء و غيرذلك . ثم انهم ذكروا ، انعروض الوجود المهيئة مس قبيل الاول فيلزم عليهذا، ان كون الوجود امرا متحققا بنفسه حتى يمكن ان كون الوجود امرا متحققا بنفسه حتى يمكن ان كون المحسلا المهاهية ، وعلى ماذكروه من اعتباريته ، يلزم ان يكون عروضه الماهية من قبيل الثاني ، اى كان من عوارض الوجود معانه ذكروه من قبيل مفهوم ماهيت بلحاظ تقرر ماهوى بدون لحاظ احدالوجودين عارض ، برنفس يعنى : يكفيه نفس شيئية الماهية ، يعنى لوجاز ثبوت الماهيات منفكة عن كافة الوجودات عارض ماهيت عارض ميشود ولازم نيست كه عارض در كلية موارد خود متحصل بالذات باشد و معروض را تحقق ببخشد بل كه تاهى چنين است مثل عروض وجود للماهية و عروض الفصل للجنس وكاهى چنين است مثل عروض وجود للماهية و عروض الفصل للجنس وكاهى چنين نمي باشد ، مثل عروض جنس بفصل وعروض امكان بماهيات ،

<sup>1</sup> ــ اذمفهوم الناطق الذي هو فصل مقسم للجنس و مقوم للنوع ، هو

٥ξ

يوجبكون العرضى ذاتياً ، او تركب الفصل من النوع وغيره، والتكرار فى الحمل والا مصداقه ليوجب اتحاد الفصل و النوع ، و انتفاء فائدة الحمل ، و اختلاف الموضوع الايوجب اختلاف الحمل .

و موجوديته بنفسه لا بوجود آخر فلاتسلسل ، ولأصالته في التحقق لا يتصف المهية به ، فلايلزم تسلسل، او اجتماع النقيضين، اوارتفاعهما. و موجوديته لا يوجب دخوله تحت مقولة حتى يلزم بعض المفاسد.

والقول باصالتها في التحقق و اتصافها بالوجود ، ينافيه الفرعية ، و الوجوه المقررة لدفعه مدخولة .

#### (لمعة)

المركب من الجعل بأقسامه باطل لا يجابه سلب الشيع عن نفسه والحق نعلتق البسيط منه بالوجود الخاص ، لاختصاص التحقق به ، و اشتراطه

شئ ثبت له النطق والمراد بشئ ما اما مفهوم به فهو امر عرضى شامل لكل شئ ، فلوكان مع وصف النطق فصلاً ، دخل العرض العام فى مفهوم القصل الداخل فى النوع ، فيلزم كون العرضى ذاتيا ، وهذا ما اشار اليه بقوله : يوجب كون العرض ذاتيا ، وهذا ما الشار اليه فيكون العرض ألانسان، فيكوالفصل هوالانسان الثابت له النطق ، فيكون الفصل مركبا من النوع فيره ؛ على ان النوع لا يدخل فى الفصل ، بل الامر بالمكس و ايضا يلزم التكرار فى الحمل فى قولنا: الانسان ناطق ، اذمعناه (ح)، الانسان ، انسان ناطق . منه

۱ - اذمصدافه هوالانسان فلوكان فصلاً لان الفصل عين النوع
 لاجزئه ، وايضاً يازم عدم فائده الحمل المذكور و هوظاهر منه
 ۲ - هذا شروع في الجواب عن الشبهة الموردة على كون الوجود
 متحققاً في الخارج وكونه اصلافي التحقق منه

في المجعول بالذات لا بالمهية ، لا يجابه تحققها ، و اعتبارية الوجود ، وقد ثبت خلافه ، واتتفاء المناسبة بين الجاعل و المجعول، لفقدها بين المهية و صرف الوجود، واستناد الجاعلية في العلل الطولية إلى ماهباتها، والمع لازم العلة ، ولو ازم المهية اعتبارية ، فيلزمه اعتبارية العالم بأسره، و وقوع الاختلاف بالأقدمية في نفس المهية التقدم الجاعل على المجمول، مع ان ما به التقدم اما الوجود او الزمان بتبعيته ، وكونكل مهية من مقولة المضاف لثبوت التعلق بين الجاعل و مجعوله . و هذا لا برد على المختار مع ثبوته ايضا ، اذكل مقولة من اقسام المهية دون الوجود . و وحدة الجعل و المجعول في المهية النوعية ، لأنها لايتكثر بنفسها و وحدة الجعل و المجعول في المهية النوعية ، لأنها لايتكثر بنفسها و بلازمها، فاللازم تعلق الجعل بانحاء وجوداتها ليصحح تعددهما (اي الجعل و المجعول) ولزوم التسلسل او الدور ، و التحكم في المهية المنحصرة في الفرد ان استند تضخصه إليها ، و مجعولية الوجود ان استند الى الجاعل ، اذاستناد تضعصها بالخاص اليه (اي الجاعل) انما يعقل بافاضته و انتزاعها منه، اذمجرد افاضتها لايوجب تعينها، واستحالة بعقل بافاضته و انتزاعها منه، اذمجرد افاضتها لايوجب تعينها، واستحالة

۲ – اى الترجيع بلامرجع وازومه على تقدير استناد تشخص الفرد الى نفس الماهية لاستواء نسبتها الى جميع الافراد المفروضة اما لزوم الدور والتسلسل ، فلأن الماهية المقتضية لتشخص الفرد، يجب اذيكون موجودة متشخصة واذاتقلنا الكلام الى هذا التشخص والوجود ، لزم الدور او التساسل حنه —

٣ ـ اىبافاضة الجاعل الوجود الخاص حمنه

حمل الوجود و التشخص عليها ، لانها من حيث هي ليست حقيقتها الو مناطهما المتحقق المتشخص بذاته حتى يفيد معناهما المصدري ويتنزع عنه ويصل، اذ حمله عليها انما هو لاتحادها بالخاص المتحقق المتشخص بنفسه ، فمع اتنفائه و انحصار الوجود في الاعتباري ، لا يوجد ما يتنزع عنه و يحمل عليه ، فينفي التشخص والموجودية رأساً. و امتناع اتنزاع الوجود منها بنفسها، لأنها بالنظر الى ذاتها معدومة، ولا بوصف المجعولية اوالارتباط ، لأنه فرع تقررها، اذ مجعولية المعدوم ، او ارتباط بالموجود غير معقول . وبالجملة ابرازها الى الخارج بحيث ينتزع عنها الوجود يتوقف على تأثير للجاعل فيها ، و هو اما بالجاد متحقق يكون أبياء لا تزاعها ، فيثبت مجعولية الخاص ، او بافاضة الوجود العرضي عليها ، فيرجع الى مجعولية الاتصاف ، و يأتي مافيه . او يجعلها مرتبطة بذاته ، و هو بيتن الفساد ، اذارتباطها بهلوسيق موجوديتها ، لزم ارتباط المعدوم بالموجود ، والا فيعود احد الاولين؟

و بدلك يعلم استحالة مجعوليتها بلاتبعية المتحقق بعد صدوره ، ادتحقق المجعول في الخارج مما لاريب فيه ، و هي لايمكن تحققها بنفسها ، ولا بالعام لاعتباريتهما وصيرورتها متحققة بنفس الجعل بلاتبعية و ربط و اتصاف غير معقولة . فالخاص لكونه حقيقة من شأنها التحقق في الخارج يمكن مجعوليته بالتبعية للجاعل تبعية الظل لذي الظل ، و

ا داىليست الماهية حقيقة الوجود و التشخص و مناطهما ، بمعنى كونها منشأ انتزاعهما بلماتها عنه

٢ - اى ينتزع المصدري من هذا لمناط التحقيق حنه

٣ - اىكون التأثير بافاضة الخاص و انتزا عالمهية عنه ، اوباتصاف احدهما بالآخر سمنه.

انتراع العام و العاهية عنه ، و هى لامتناع تحققها بنفسها لاسكسن مجموليتها بالتبعية له و ارتباطها به . والامكان على أصالـة الوجــود ارتباطه بحاعله او تساوى نسبة العام الى المهية .

فالايراد اكونه صفة للمكن وكيفية لنسبة الوجود المي مهية ، و هذا يصح على اصالتها و اعتباريته دون العكس مندفع . و الاحتجاج على معموليتها بلزوم التحقق للمجمول و هولها لاللوجود و الاتصاف ، فيتعلق البحعل بها بالذات و بهما و بذاتياتها بالعرض ، قد علم ضعف ، وحمل المجمول بالذات اتصاف احدهما و ارتباطه بالآخر او مفهر الموجود بما هو موجود ، او الوجود المنسط ، او الساطه باطل اذالاول يؤدى الى مفاسد الا اذ يرجع الى المغتار . و الاحتجاج عليه باستزام مجمولية كل من الوجود والمهية تقدمه على الآخر ، و هو ليس شيئا من الخمسة . فالواجب كون المجمول اتصاف احد هما بالآخر مردود يكون تقدمه عليها عبنيا ذاتيا ، والعكس ذهنيا خارجا منها يسمى مردود يكون تقدمه عليها عبنيا ذاتيا ، والعكس ذهنيا خارجا منها يسمى منشأ انتزاع متحقق ، فانكان ممكنا فهو المجمول ، وانكان واجا لزم منشأ انتزاع متحقق ، فانكان ممكنا فهو المجمول ، وانكان واجا لزم قطع النظر عن التأثير والتأثر ، والثالث لايرجع الى محصل وعلى ظاهره مغاسد لا يخفى .

## (ئمعة)

مقتضى اصالة الوجود فى الجعل والتحقق و اعتبارية المهية الانتبعه فيهما و ينتزع منه، وان يتحد به عيناً ، والا ، فالكان جزءاً لها ، تقدم

<sup>1-</sup>اىالايراد على المختار في اصالة الوجود واعتبارية الماهية منه ٢ - ١ - ١ وود الجزء قبل وجود الكل ، والفرض أن وجودها جزء لها،

حسولها على حصولها، او بالعكس، تقدمت عليه ، و هو ينافى اصالته و اعتباريتها ، او عارضا لها تقدم كل منهما على نفسه ، و انحصر غير المتناهى بين حاضرين المع استلزامه المطلوب بالخلف ، اوبالعكس لم يضمن الخاص جهة عدمية . بل كان وجوداً صرفاً معروضاً للمهية الزايدة عليه كمعروضية الجسم للسواد ، فيخرج عن لازم الامكان . و مابه التحقق في كل متحدين هو الوجود ، فانكان احدهما ، فالآخر اعتبارى، والافكلاهما اعتباريان ، و هو ثالثهما في الاتحاد ، و ب تحقققهما ، فالارتباط بينهما اتحادى ، و اطلاق الاتصاف عليه تجوز كاتصاف الحنس بفصله في النوع البسيط ، فانه شع واحد بسيط موجود بوجود واحدله جهتان ينتزع منهما الجنس و الفصل ، و ليس له مادة و صورة متغايرتان في الوجود كالوركب. فكذا الخاص الامكاني وجود واحد لله جهة عدمية لامكاني متعقد الاتصاف كما في المركب .

قيل: قدم أن المتحقق في الخارج مبدء القصل الأحير ، وغيره من الكليات الذاتية لا تتراعها من جهته العدمية متحدة معهمتحققه بتبعيته ، فلا فرق بين النوعين في كون تركب محل منهما كتركب المهية والوجود . فالتخصص في التشبيه لاوجه له . قلنا : المتحقق في الخارج من النوع

فيتقدم وجودها على نفسها ، و وجود الشئ لاينفك عن حصوله ، فيتقدم حصولها على حصولها منهره

١ - هماالوجود وانمهية حمنه\_

٣ - لأن جميع هذه الوجودات الفير المتناهبة العارضة لايمكن قيامها
 بالماهية الموجودة، و الالزم خلاف الفرض، ولابالمفدومة للفرعية. فينبغى
 انتكون عين المهية في الخارج، ويكون لها وجود غير عارض حمنه

البسيطكالعقل وجود خاص هو مبدأ فصله ، وجهة عدمية متحققة بتبعيته هسو مبدء جنسه \_\_\_اى الجوهرية ولا يوجدله فيه متعاير ان فى الوجود ، و من المركب بازاء جنسه و فصله مادة و صورة متعاير تان فى الوجود ، وانكان ضعيفاً متحققاً بتبعية الوجود الشخصى و متحداً معه .

ففى الانسان نفس و بدن متغايران فى وجود ضعيف متحد بوجوده الشخصى متحقق بتحققه ، و فى الجسم النامى جسمية و قوة نباتية كذلك مع اضعفية وجودهما المتحد بالشخص ، و فى البسيطا هيولى وصورة كذلك مع الزيادة فى الأضعفية ، فالتصاعد الى الضعف و تقليل المنتزع من الاجناس والفصول ، والننازل الى المقابل . و بــذلك ظهر وجه التخصيص فى التشبيه .

ثم الحق ثبوت الاتحاد بين المهية المعقولة و الخاص الذهنئ ايضًا، فلا ينفك عنه في الذهن وان انفسك عنها العام فيه .

قيل : الخارج لكونه طرف المتحصّل دون الاعتبارى لايمكن ان يحصل فيهالمهية و العام الابتبعية متحصّل يحصلهما و هو الخاص،واما الذهن فهو ظرف الاعتبارى ، فلايتوقف حصولهما فيه عليه ، فلاباعث لاثباته فيه .

قلنا: المهية في اى ظرف وجدت لاينفك عن وجود تحققها فيه ، اذكونها بنفسها متحققه و منشألاً تتزاع العام غير معقول ، و تحققها بسه مع ثبوت العكس ، و امكان التجريد والاتصاف في الذهن ، فلائد أفيه مما تحققها ، وما هو الا الخاص الذهني ، ثم العام في المنتزع من احد الخاصين لقيامه بمدرك جزئي يكون موجوداً جزئيا ذامهية و وجود

١ - اى الجسم البسيط (منه)

٢ - الخارجي والذهني حمنه-

خاص ، فيمكن ان يجرد عنه عام آخر ، و هكذا الى ان ينقطع التسلسل بعدم الاعتبار ، فيجتمع فيه العموم و الخصوص والمعلومية والمجهولية و العارضية و المعروضية و غيرها من المتناقضات . و هذه امر عجيب منشأ شدة سريان الوجود بمعيته في كل شي حتى ان تجريد الماهية عنه في ع وجودها .

#### (لمعة)

على مااخترنا لاينتقض الفرعية ولو باتصافها بالعام فى الدهن ، وانما ينتقض باتصافها بالوجودعلى اعتباريته واصالتها مع توقف ثبوتها عليه ، فيلزم الدور او التسلسل .

و الوجوه المحررة للدفع صعفية: كتخصيص الفرعية لعدم الإستئنا في الاحكام العقلية ، وكارجاع اتصافها به الى ثبوتها لاثبوت شي لها لمروض هذاالثبوت لها ، فيعود الاشكال، مع انمابه الثبوت هوالوجود، فانكان عارضا انتقضت الفرعية ، او معروضا ، خرجت عن الاصلية ، اومباينا ثبوتها بالاستاب اليه ، ارتبط المعدوم بالموجود . وكتبديل القرعية بالاستلزام، لقضاء الضرورة بتقدم ثبوت الشي على ثبوت وصف له، من ان الاستلزام يقتضى ملزومية الثبوت الثاني للاول والملزومية مستلزمة للعلية والتعدم، فيلزم أما يبطله البداهة، وفيه مافيه ، اذلزوم علية الثاني للأول انبا هو بحسب الإثبات ، و اما بحسب الثبوت في الواقع، فالأمر بالعكس . وارجاع الإستلزام هنا الى التلازم ، اي عدم الانقكاك فالأمر بالعكس . وارجاع الإستلزام هنا الى التلازم ، اي عدم الانقكاك

١ - الماهية حمنه

٢ ـ ثبوت وصفاله .

٣ - رهو ثبوت الشئ في نفسه .

٤ - وهوعية ثبوت وصف الشئ لهذا الشئ و تقدمه عليه منه

ينهما ، يوجبكونه من الطرفين ، مع ان انفكاك الثانى من الاول مصالارب فيه ، والى استازام الثانى للحكم بالاول لوسلتم فعلى الفرعية دون الاستلزام، مع انه قدينهك عنه. والحمل على مجرد الامكان خروج عن الظاهر ، مع انه يرجع الى الفرعية ، وكالحكم بان الاتصاف بالوجود الخارجي في الذهن ، اذالحكم في القضية الذهنية انما هو على الموضوع بحسب خاله في الذهن دون الخارج ، وكالحكم بانه في الخارج ، الا انه لا يتوقف على ثبوت الموضوع في الخارج بل يكفيه ثبوته في الذهن ، لقضاء الضرورة بتوقف كل اتصاف على ثبوت الموضوع في ظرفه دون ظرف آخر ، على ان نقل الكلام الى الاخر يؤدى الى التسلسل في الظروف والوجودات، وكارجاء الاتصاف الى التزاع الوجودلاعتباريته، فمصداق الخمل نفس هويتها من دون تحقق امر آخر هو الوجود.

فالفرق بين حمل الذاتي و حمل الوجود على الشيركفاية الذات في الاول و العاجه الى ملاحظة الانتساب الى الجاعل ، او منشأئية الاثار في الثانى ، لأن الانتزاع كالاتصاف فرع تبوت المنشأ والى مجرداختراع الوهم من دون ثبوت له و للوجود ، و جعل المناط في حمل المشتق على الشي اتتحاده بمفهومه لاقيام المبدأته ، لانه لا محصل له اصلا ، و الى انتسابها الى الوجود الحقيقي و هو ذوق المتألة و فساده ظاهر .

#### (لمعة)

تعيين الوجودات بنفسها ، فالمشخص نحو الوجــود دون غيره ،

ا - تعين باصطلاح حكما بوجهى غير تعين نزد عــرفــاست . مثلاً حقيقت وجود نزد عرف مطلقا تعين ندارد و حكماهمين حقيقت رامتعين باللدات ميدانند ولامنافات بين المشربين چه آنكه وجود نسبت بادراك و

والا، لم يرتفع الشركة والعموم ولو بألف مخصص، اذغيره كلى لا يتشخص الا به ، فكل مايلحق الخاص من مهيته و عوارضه و وجــوه التشكيك كَلْيَاتَ فَي انْفُسُهَا مُتَشْخُصَةً بِه ، فَهِي لُوازِمِه و تُوابِعِه . و المُعَايِرة بين امتياز الشيم و تشخصه ثابته ، اذالاول بالنظر الى مشاركه في العام ، و الثابي باعتباره في نفسه. فحصول الامتياز بين الكليات بمثلهامن الفصول و استعدادات المادة المختلفة ، و بن الحزئيات بمثلها من العوارض لايوج كونها مشخصة ، و النسبة بينهما بالعموم من وجه لوجودهما في افراد الانواع، و الاول بدون انثاني في فصولها، و العكس في الواجب لعدم مشارك له مع انه متشخص بذاته ، فلولاكون التشخص بنحو الوجود له يكن متشخصاً و هو باطل . وانحاء الوجودات المشخصةهي خصوصاتها الذاتية دون وجوه التشكيك لوقوعها في العيام، و هيو غرضي لها تابع، فما يقع فيه اولي بالتبعية ، و ليس ذاتياً لها حتى يتحد مابه الخلاف و الوفاق. و يمكن ارجاعها اليها اوالا لـزم التركُّ أو انتفاء التعدد . و بذلك يظهر اندفاع الاقوال المخالفة ، كالقول بــان التشخص بالمادة ، اى استعدادها او احوالها من الوضع و الحيز ، او بالفاعل، اوبالارتباط به، او بنحو الاحساس و المشاهدة، او ينفس الذات اي المهية المتعينة ، او بجزء تحليلي اعتباري . ولكون تميز

<sup>→</sup> سقل و حضور عندالعقل غیر متعین است و در مقام ذات تمیز و تعددو ظهر ملفاست لذا اسمی که معرف آن باشد ذات از قبول آن ابا نماید الله نه کلی و نه جزئی است نه خارجی و نه ذهنی است ، نهام است و نهخاص است و جمیع اوصاف و عناوینی که آنرا متمیز نماید از لواحق و عوارض آن میباشد -جلال آشتیانی-

١ - اى ارجاع وجوه التشكيك اليها ، اى انحاء الوحودات منه-

المادة بالاستعدادات الخاصة متعداً لإفاضة التشخص الوجودى،وكون احوالها تابعة له و سببية الفاعل والارتباط به لتحققه ، و المشاهسدة و الاحساس للعلم به ، يمكن ارجاع ماعدا الاخيرين بضرب من التجوز الى المختار .

#### (لمعة)

المهية أما توخذ بشرط لا ، فلايوجد الا فسى العقل : او بشرط شيء فهو الشخص، او لابشرط، فكلى طبيعى موجود بوجوده، لماعلم من تحقق المهية بتبعية الخاص ، فوجوده وجود ضعيف تبعى ، اى متحد مع وجوده كوجود المهية ، لأنه اليس الا هى من حيث هى فنفى وجوده مطلقا و القول بانه بمعنى وجود اشخاصه ضعيف ، و اثبات وجود مغاير لوجود هاله اضعف ، لاستحالة الوجود العينى بلاتشخص. فتشخصه مع المغايرة اما بتشخص الفرد، فيلزم الخلف بانتقائها او بغيره ، فيلزم التسلسل و تعدد الواحد ، و وجود مالا بتناهى فيه .

فالموجود في الخارج هو الشخص ، اىالوجود الخاص المنتزعمنه الطبيعي لجهة له عدمية ، او وجود اضعف متحد معه. فهو واحدبالعموم و المعنى ، له افراد مختلفة بالنوع او الشخص ، و تكثرها مع وحدته و وحدة الفاعل لاختلاف مادته المشتركة في الاستعداد لاجل اوضاع

اى الطبيعى ليس الاالماهية من حيث هي -منه اي الكلى الطبيعى الموجود بوجود مفاير.

٣- لانه اذاكان تشخصه بتشخص الفرد ، ينتفى المفايرة بين الوجودين،
 فيارم الخلف بسبب انتفائها حمنه

٤ ــ وهو صيرورة شخص واحد شخصين ، اومع تفاير الوجودين ،
 والتشخص بحصل شخصان حنه

فلكيه معتلفة بأنفسها . فالمادة الاولى اى الجسمية المطلقة مع وحدتها اختلف اجزائها المتشابهة فى الاستعداد لاختلاف نسبتها الى الفلك ، فيضت عليها صور العناصرالأربع، ثمصارت هى لاختلافها فى الاستعداد باختلاف الحركات السحافية مادة لحدوث العركبات المختلفة من الانواع و الاشخاص . و لكون الموجود فى الخارج هو المادة المشتركة المقيدة بصور مختلفة ، محصل منهما اشخاص عينية ، لكل منها وجود شخصى مبدأد الصورة الخاصة ، وجهه عدمية او وجود ضعيف متحد به هومبدأ الطبيعى و مبدأه المادة المشتركة ، يصح انتزاع الواحد اعنى الطبيعى عن المختلفات على اصالة الهجية . ثم ما يعرض الطبيعى من الكلية كلى منطقى ، و مجموعهما عقلى ، و همان .

#### (لمعة)

الوجود العام بديهى التصور الأنه اعرف الاشياء ، فتعريفه بالثابت العين و بما يمكن ان يخبر عنه و ما ينقسم الى الفاعل و المنفعل او القديم و الحادث ، لفظى، كتعريف العدم بنقاضها ، لتضمنه الدور . و الحق بداهة البداهة فالاستدلال عليه بجزئيته الاحد الفسرورتين او بكون الاكتساب بلحد المنفيين او باعميته مع التهائه الى البديهى دفعاً لاحد المحدورين ، مجرد تنبيه . والاحتجاج على نظريته بكونه في المهية المحدورين ، مجرد تنبيه . والاحتجاج على نظريته بكونه في قس المهية

اً - اىالتصديق الضرورى ، وهوالتصديق بالتنافى بين الوجود و العدم ، و التصور الضرورى وهو وجودى حنه

٢ - اى احدالمنيفين عن الوجود و هما الحدوالرسم -منه-

٣ - اىالدور والتسلسل منه-

<sup>} -</sup> وهي نظرية حمنه-

او تابعها في المعقولية : وباختلاف العقلاء في بداهته ، و تعريفهم اياه . ضعيف . و على استحالة تصوره بايجابه تصور الواجب و اجتماع . المثاين اضعف أ.

## في اشتر اك الوجود ممنى:

و مشترك معنى ؛ لقضاء الضروره بثبوت مايفهم منه للكل، وايجاب سلبه عن الواجب صدق النقيض عليه . و يويده قبوله القسمة ، و اتحاد مفهوم النقيض ، والرابطة في القضايا المختلفه ، و ايجاب نقيه للثبوت، و تردد الذهن في الخصوصية مع الجزم؟ بالمطلق ، و ايجابه لا تتزاع الواحد من المتخالفات ، او اشتراك الواجب و الممكن في الذاتى مردود ، لالعدم تبعية المشترك انعرضي للذاتى، اذ الحق ثبوته، لوجوب المناسبة بين مطلق العلة والمع .

و النقض بمثل الامكان و المعلولية والزوجية و الفردية و الحرارة المطلقة ، مندفع بترتبها على بعض الذاتيات المشتركة ، بــل لانتزاع المطلق منصرف الوجودات الخاصة مــن الارتباط ، لامر انفسها المتخالفة .

(بيان تشكيكه في كونه من الحقايق القابلة للشدة والضعف) و مقول على افراده بالتشكيك ، لبداهة اختلافها في صدقه بانحاء الثلاثة : و هي يقع فيه بذاته، وفي غيره بتوسطه، و لعروضه للوجودات

۱ حاحد هما ، وجود النفس ، و ثانيهما ، الوجود المرتسم فيها من تصور الوجود حمدهـ

٢ ـ وابحاله ، اي الاشتر اك معنى حمنه-

۳ حداً الارتباط أمر واحد مشترك في الكل ذاتي للجميع و ليس
 عدا الارتباط مختلفا ، بان يكون الارتباط الـــذى بينه و بين العقل مثلاً

الخاصة لايكون تشككها بالذاتي حتى يلزم تركب الواجب ، او وحدة الموجود ، بل هي متحصصة بذاتها ،و ساير التخصيصات من التوابع . و لذا تيتنه لحصصه، يقع التشكيك في ذاتيها، وينحصر اختلافها في انحاله.

و زايد على السهية بل الخاص ، كزيادتها عليه ، اذلولاه ، لتلازما تعقلاً، وانتفى الامكان ، و فائدة الحمل ، و الحاجة الى الاستدلال ، ولزم تركب الواجب والتسلسل ، او اتحاد السهيات و التناقص .

و المهيئة عندناكالمطلق منتزعه من الخاص ، و ليس الوجود قائما بها ، فلايلزم تحصيل الحاصل، او اجتماع النقيضين، و قيام الموجود بالمعدوم. وليس جنساً ولانوعاً ليساطة الواجب ، و انتفاء الفصل لوجوه، ولافصلا اذلااعم منه ، ولالحد العرضين لنوعيئتهما لأفرادهما الذاتية .

مُعالفاً للارتباط الذي بينه و بين النفس او الفلك اوغيرهما نظراً الى ان الارتباط في البعض بلاواسطة وفي البعض بواسطة و والارتباط بالواسطة يختلف باختلاف الوسائط قاة وكثرة وذاتا و حقيقة ؛ اذارتباط الاشياءبه الما هو على طريقة الشئ والمشئ فارتباط الصادر الاول يصحح سائر الارتباطات والجميع مرتبط به بهذا الارتباط وكلها مندمج فيه حنه

ا - لان الوجود لولم يكن زائداً على الماهية ؛ اما ان يكون جزءاً لها اومينها ، والاول يوجب التسلسل ، اولكونه جزءاً مشتركا يكون للماهية جزء آخر هومابه الاختلافع ولابدان يكون ذلك الجزء موجوداً لامتناع تقوم الموجود بالمعدوم فيلزم كون الوجود جزءاً لهذا الجزء و هكال فيارم التسلسل ، وكذا يوجب تركب الواجب ، لان الوجود مشترك بين الواجب و الممكن ، فلوكان جزءاً له ، لكان له جزء آخر ، فيلزم تركبه ، و على الثاني يلزم اتحاد الماهيات لانه معنى واحد في جميع الموجودات، فلوكان عن الماهيات ، لا تخدت المهيات ، و يلزم التناقص ايضا ، اذح قولنا ، السواد ليس بموجود بمنزلة، السواد ليس بسواد، وهو تنافض منه قده

و مما بدفع كونه شيئاً من الخمسة، كونها ذا افسراد محققة بخلاف ، اذ حصصه اعتبارية ، والوجودات الخاصة ليست افراده لا تنزاعه عنها ، فهى هويات بسيطة متمايزة بداتها ، و لكونه تحقق الأشياء واعمها ، ثبتت بساطته المطلقة الدو تركبه من الاجزاء يوجب عروض الشيئ لنفسه ، او عدم كون العارض عارضاً بتمامه ، و تقدم الشي على نفسه ، او تقومه بنقيضه . و يساوق الشيئية تحققة ، وانتغايرا مفهوماً . و القول شبوتها دونه في المعدوم الثابت فرع ما يطله عدم الواسطة بين الوجود و

ایلایکون له جنس ولافصل، کما انه لیس جنسا ولافصلاً، منه.

۲ - اذلوكان له جزء من جنس او فصل ، فلاريب في كون هذا الجزء موجوداً ، اذالوجود يعرض لكلشئ ، فالوجود العارض لهذا الجزء ان كان هو المجموع المركب من الأجزاء والجزء الآخر ، لزم عروض الشئ لنفسه، وان كان مجرد جزء الآخر دون هذا الجزء المعروض، لزم ان لا يكون العارض اعنى الوجود عارضاً بتمامه حمنه.

٣ ــ و هذا الدليل بهذه العبارة مذكور في شرح التجريب ، يعني شوارق الالهام للمحقق الله المعجي .

٢ - اذاوكان له جزء ، فانكان ذلك الجزء موجوداً ، ازم تقدم الشئ ملى نفسه ، وانكان معدوماً ، ازم تقوم الوجود بالعدم الذى هو نقيضه -منه-

٥ - قوله: فرع مايبطله . . الخ وهو ثبوت المعدومات .

المدم ، و ثبوت التأثير مع عدم تعلقته بالأزلى ، و الوجود والاتصاف و إيجابه عدم تناهى الثابت مع ان ادلة التناهى نعمه و اقتضاء الخبر التسبتين والصادق منه تطابقهما انها هو بالوضع ، فالتخلف ممكن ، على ان العايرة الاعتبارية كافية والثبوت الذهنى يكفى للحكم ، و اعتبار الخارجي لا يدفع الاشكال عنهم في الحكم على الممتنع ، واعتبار الخارجي للرمه مفاسده ، والامكان اعتبارى بعرض لما الماتنو واباتنائه ، و عدم الواسطة بين النفي والاثبات يبطل الحاله ، والوجود الخاص موجود و الانتزاعي كون الشي المفلار عليه القسمة ،

١ - قوله :عدم تناهى الثابت ، ، ، لقولهم بان اشخاص كــل ماهية نوعية غير متناهية فى العدم .

٢ - قولنا : للنسبتين ، اى الخارجية والذهنية منه-

۳ ـ على ان المغايرة . . فلاحاجة في مثل قولنا: اجتماع النقيضين محال و شريك البارى ممتنع ؟ الى التزام نبوت المعدومات ـ منهـ

قوله: يكفى ٠٠٠ لانهم لا يحكمون بالثبوت له ، و انما الثبوت .
 عندهم للمكن المعدوم منه .

لازمه مفاسد... وهى لزوم كون شريك البارى واجتماع النقيضين
 وكون الجسم في آن واحد في حيرين والمركبات الخيالية كجبل من الياقوت
 نابتة تتميز بعضها عن بعض ، معانهما ممتنعة

٧ - قوله: بانتفائه ... و هو المركبات الخيالية .

٨ - قوله : يبطل الحال... عرفوه بانه صفة للموجود، لايكون موجودة ولا معدومة كالعالمية والخالقية منه...

٩- والوجود الخاص موجود...الخ ردلاحتجاج مشتى الحالعلى الباته،
 بانالموجود غير موجد ولامعدوم -منهـ

٠١٠ : فلاير دغليه القسمة ... لان الوجود بهذا الاعتبار اى باعتبار انه كون الشيء

والكلى باحد المعنيين موجود ذهناً ، و بالآخر خارجاً بوجود الشخص فلا يلزمكونه متشخصاً ، و قيام العرض بالعرض جائزاً على ان القول بالاحوال مع قبولها الاغتراك و الامتياز يؤدّى الى التسلسل والتزامه

· ...

تحققة ليس بشن من الاشياء حتى يتصف بالوجود والعدم و ينقسم الى كونهموجودا اومعدوما والحال عندهم شئ، من شأنه الاتصاف بالموجودية والانقسام اليها و الحاصل انالحال عندهم واسطة بين الموجود و المعدوم والواسطة بجب كونها بحيث يتصوركونها احدالطرفين. والوجود بهذا الاعتبار لايتصوركونها موجودا او معدوما فهو لايمكسن ان يكون واسطة بينهما وعلى عدا التقرير اندفع ماتوهمه الشارح الفاضل من أن هذا الجواب تسليم للمدعى و أعتراف بالواسطة كما لايخفى منه قولنا: فلايرد عليه القسمة الى الوجود و اللاجود و الحال عندهم شنى من شائه ذلك سمنه.

الله الموادليس الماهيات المحقيقية العرضية كلولية السوادليس بمعدوم ، والا لتقوم الموجود بالمعدوم ،ولا بموجود، لأنه جزء من حقيقة السواد ولها جزء آخر هوالفصل ، ولابد من قيام احدهما بالآخر حتى يلتئم منها ماهية حقيقية ، وهما عرضان لامحالة ، فيلزم قيام العرض بالعرض حمنه -

۲ - بيانه انالاحوال كلها مشتركة فى الحالية وكل منها مختص بمسا امتازيه عن الآخر وهماليسا بموجودين ، والا لزم قيام الصفة وهومح كقيام المرض بالعرض على ماذكروه بلافرق ، ولابمعدومين والالتقوم مساليس بموجود ولا معدوم ، وهو ايضا مجال كتقوم الموجود بالمعدوم فهماحالان و يشتركان معسائر الاحوال فى الحالية ويمتازان بما به الامتياز و هكلا فيازم التسلسل ومما ذكرنا ظهر انهذا الايزاد عليهم مناقصة على الوجوه الذي ذكروه بالحال انفسها (منهره)

كمنع القبول ــ اىقبولها الاشتراك و الامتياز ــ باطل .

و يغاير الوحدة مفهوماً ، و يتحد معه مصداقاً ، و الالزم التسلسلاً في الوجودات والوحدات ، فلكل منهما افراد خارجية هي الوجودات الخاصة ، و مفهوم منتزع هو المطلق ، ولها اسوة به ـ اى الوجود ـ في كل حكم .

# [ البابالثاني ]

باب أثبات الواجب و صفاته

#### (لمعة)

الواجب موجود لإتهاء سلسلة الوجود ـكالامكان والحدوث اليه دفعاً للدوروالتسلسل . وكون الكلكالواحد في الإنعدام و الافتقار ، و تحقق صرف الوجود الواجب بذاته ، اذ غيره اما مهية ينتزع عنها المهية، و افتقارهما للعدمية والترك ظاهر .

## (ثمعة)

الواجب ولحد بالذات اى صرف الوجود دفعاً للزوم التركيب، او افتقاره فيالموجودية الى العارض او المعروض. فحقيقة الوجود امر

ا – فان وحدة زيد لولم يكن عين وجوده بان يكون له وجود و وحدة مفايرله، لكان لوجدته وجود آخر، فيحصل هناك وجودان ، فيكون لهما وحدتان لاستحالة حصول الاثنينيةبدون وحدتين، اذلكل موجود وحدة، ولكون الوحدتين مفايرتين للوجودين ، يكون للوحدتين وجودان آخر وللوجودين أيضا وحدتان فهام جرآ (منه)

عينى اصيل، و العام منتزع منه، و حصر الوجود فى الاعتبارى والقول بالنيابة والتنجوز فى العينية يوجب خلتو الذات فى مرتبة واقعية عن الوجود وجعل العام كليا ذا افراد، واحد منها اصيل قائم بذاته، والبواقى قائمة بغيرها ، مردود ، بلزوم التركيب، و عدم اختلاف افراد المتواطى

ا ــقولنا : والقول بالنيابة... المذاهب في كيفية عينية الوجــود و
 الصفات وزيادتها ثلاثة :

الأول، ما اختاره الله والله و هو القول بالنيابة، و حاصله، ان حقيقة الوحود صفة قائمة بالماهية منشأ لانتزاع العام ، و حقيقة العلب مثلاً ، صفة قائمة بالنفس هو مبدأالانكشاف ، و تاك الصفة في الممكن يحقيقتها موجودة و زائدة على داته . واما الواجب فلايمكن أن توحيد الحقيقة ، اذلا معنى لقيام الصفة بداته ، فذاته البسيطة الحقة بداته منشأ لانتزاع الوجود العام و مبدأ لللانكشاف الا انه ليس حقيقة الوجود ولاالعلم، اذالحقيقة ليست الاصفة قائمة نفيرها ، ولايمكن قيام صفة زائده بذاته . فذاته نائب مناب الوجود ، وكل صفة من الصفات ، من دون ان يكون حقيقة شئ منها . فمعنى العينية فيه ان ذاته السيطه نائب لجميع الصفات الاضافية من الوجود والعلم والقدرة وغيرهما والثاني ماذهب البه الفارابي، وهو ان لكل من الوجود والصفات فردا حقيقيا قائماً بذاته هو الواجب، فهو مع بساطته الحقة حقيقة الوجود و العلم والقدرة وغيرها ، بمعنى انها الوجود الحقيقي والعام الحقيقي والقدرة الصحقيقيّة ، ومنشأ لانتزاع الإضافيات منها ، فذاته عين الكل . واما الممكن ، فالوجود صفة زائدة على ماهيته قائمة بها، وسائر الصفات من العلم والقدرة وغيرها، اوصاف حقيقية زائدة على ذاته قائمة بدوانها . والثالث مدهب المصنف (اى المؤلف لهذا الكتاب) وهوان ذاته حفيقة الوجود وكل صفة و مبدالانتزاع الوجود العام والاضافيات من الصفات ، الاانه ليس فردا لطبيعة الوجود والعلم و

بالجوهرية والعرضية والاصالة و الانتزاعية و المجهولية و البداهة. و فى الصفات ، اى صفاته الكماليةكالوجود فى العينية ، و القول بالزيادة يوجب التكثر والافتقار ، او تعدد القدماء معه ، اوكونهفاعلاً وقابلاً »

القدرة كماهو مذهب الفارابي ، بل العام من الوجود والصفات امور اعتبارية ينتزع من الاشخاص الخارجية التي ليست افرادا للعام ، بل العام ينتزع عنها ، وليس الوجود وغيره من الصفات طبيعة جتسية اونوعية حتى تكون افراداً حقيقية. فذاته البسيطة الحقة الوجود الحقيقي والعلم الحقيقي و القدرة الحقيقية ، منشأ لانتزاع مفهوماتها الاضافية ، واما الممكن فلعدم كونه صرف الوجود بل وجود مشوب بالماهية لايكون الوحــود عين ذاته ولارتباطه بالفير لا يكون بذاته منشأ لانتزاع العام ، بل بملاحظة حاعله ، وكذا تكون صفاته من العام والقدرة امورا حقيقية قائمة بذاتها لاتكون عين ذاته، بليكون زائدة على ذاته منشأ لاننزاع مفهوماتها الاضافية منهره اقول: والقول بالنيابةمنسوب الى المعتزلة وليس من مذهب الدواني و لعل ال المؤلف استنبط هذا من مشرب العلامة لانالعلامة بنظر التحقيق قائل. باصالة المهية في الواجب لانه يميل الى مشرب المتكلم واذا لم يكون الوجود مرتبة من التحصل فالوجود زائد على ذاته الحقة وكذا العلم والقدرة والقائل باعتبارية الشئون الوجودية يجره الاضطرار الى القول بالنيابة . وامسا انقول بالنيابة مختص بالمعتزلة لأنهم لايفهمون من الصفات الاالمعالي الزائدة على الموصوف و هذه بعيدة عن الساحة الالهية لذا وقعوا في مخمصة تحويز النيابةاىنيابة الذات عن الصفات و اما مختار المؤلف فهو صريحكلام الاستفار -جل-

<sup>1 -</sup> انكانت هذه الصفات معلولة لفيره.

۲– انکانت واجبة

٣ – انكانت معلولة .

واشرافية الذات ، او معلوله منه، و لتلازمها او رجوع الكل الى واحدة لا يوجب تعدد الجهة ، والاضافية زائدة لتوقفها على متعلق. والكل راجعة الى القيومية المطلقة ، فلا يخل الوحدة. و التحقيق ان الذات مبدء القسمين ، الاانه في الأول بلاواسطة ، و في الثاني بواسطة ، وكأنه عله التفرقة . والمبدئية المطلقة المتضمنه لجميع الإضافات يتعلق بالمبدعات على الترتيب ، والحوادث على وجه كلى متقدس عن التتحده لتعليه عن الزمان وكونه عنده باسره كان واحد ، فلايلزم التغير و التكثر في الأدامة تعالى . وارجاعها الى الساوب يدفعه القواطم المفنية و النقلية . و ماورد فيه عن الحجج (ع) مأول ، و في الألوهية اى في وجوب الوجود وصنع العالم لانه صرف الوجود المتعين بذاته، وتعدده في عدد التعين ولامقتضى له ، فلايمكن فرض تعدده الا بملاحظة

۱ - اذلو كانت الذات علة لصفته الكمالية ، كانت الذات مــن حيث فاعليته لتلك الصفة التي هي كمال ، اشرف من الذات من حيث معلوليته ، اذ الفاعل الشرف من المعلول ، ولو كان غير الذات علقها ، ازم ان يكون معلول الذات ، وهو هذا الغير نظراً الى جميع ماعداه معلولله اشرف من الذات وهو باطل حنه

٢ - اى السلسلة الطولية -منه-

٣- اى الساسلة العرضية .

إ ـ فان صفاته الإضافية المندرجة تحت مبدئيته المطلقة ، الانتملق بالإفراد المرضية المتجددة على وجه كلى ، فيتملق خالقيته معطوف كلى و كلا رازقيته ، فكونه خالقاً المخاوف كلى و رازقاً لمرزوف كـلى و راحماً لمرحوم كلى امر واحد مستمر لاتفير فيه ، و تعلقها بالجزئيات المتجددة المتفيرة ، انما هو بالعرض فتجدد خالقيته ورازقيته لزيد مثلاً لوجوده وانتفائها لعدمه ، لايوجب تغيراً فيذاته ، لان ذلك تغير فيما هو متماق صفته بالمرض لابالذات عمنه.

ثانث يؤدى فرضه الى محالات ، ولوحدة الدات و لازمه و تخصيص الغير بالعارض يوجب الأفتقار وكل منهما نفسه اوصاحبه يفضى الى الدور. ولا يجاب الوجوب التمال الموجب للقاهرية المطلقة المقتضية لمعلولية ماسواه ، فوجود المساوى ينافيه . ولاستلزام التعدد التحكم ، لاستواء نسبته الى مراتب العدد والامكان المع الاتحاد فسى الحقيقة وخلاف المرض بدونه ، و التحكم مع استناد الاثر ؟ الى لحدهما، وصدور الواحد من متعدد مع استناده اليهما ، و التركب من ذاتيين .

و الشبهة الكمونية تندفي مندفع باستلزام المشترك العرضى للذاتى ، و بلزوم علية غير الوجود و وجوبه ، و ارتفاع التعدد مسع التساوى فى الكمال والنقص بدونه ، ثم تفرده بوجوب السوجود ، كالارتباط بين اجزاء العالم ، ثبتت تفرده بالصنع. و تخليل الوسائيط لاينافيه ، لعدم استقلالها بالتأثير، اذ آثار المعلولات المسرتبةوان تكثرت كدواتها مستندة الى أوثل العلل ، على انشأن الوسايط الإعداد دون الافاضة والايجاد . وإيضا مع التعدد استقلالكل واحد بايجاد الكل دفعة غير معقول ، و على الترتيب يوجب صدور الواحد عن الكثير . و عجز البعض او الكل عن البعض او الكل ، يوجب التحثكم والتخلف والنقص المنافى لوجوب الوجود . و فرض التوافق على ايجاد البعض هذا العالم الوبعضاء والخرعالما او بعضا آخرى وجبالتحكم والتقض. وفي الوجود اى

١ - اذعلة اختلافها فيغير حقيقتهما و غير الوجود المتاكد بل امر
 آخر غيرهما ، فيكون كلاهما او احدهما ممكنا \_منه\_

٢ ــ اذالتابت المفروض كون حقيقة الواجب الوجود المتاكد ، و مع اختلافهما في الحقيقة لكون حقيقتهما غيرالوجود المتاكد ـمنهــ

٣ - اى اثر واحد من الآثار الخارجية \_منه\_

هوالوجود الاصيلالمتحقق بذاته، وموجودية غيره بتبعيته والارتباطبه، فهو بملاحظته كالظل له ، و بدونها محض العدم ، اذ العلية راجعة الى الإستتباع فالمعمم قطع النظر عن العلة معدوم ، وبملاحظتها موجود ، فهي حقيقته ، اي مابه تحقيقه . فهذا التوحيد قصر الوجود في واحد هــو الوجود الأصيل المتحقق بذاته و الصفة في صفته و الفعل فـــي فعله ، فيرى الكل مستهلكاً فيه ظلاً و تجلياً له ، متحققاً بملاحظته ، معدوماً مدونه . فالعارف يرى الوحدة والكثره بالاعتبارين، ويرى في كل منهما الآخر ، و هو مقام جمع الجمع والسير معالله ، و قد يرى مجرد الوحدة وهو مقام الجمع و السير في الله ، و فيه اخطار ، و في الفرق والسيرمن الخلق و هو مشاهدة المباينة الكلية بينهما ، خطر تعطيل الفاعل ، وكان الأول اعلى من البواقي وأعلى الكل المخصوص بالنبوة والولاية السير من الله و هو الرد للارشاد بعد قطع الكل ، ولصاحبه ملكة الاتصال بكل من العالمين ، و قد يحتاج بعد في الصعود او الهبوط الى الآخر السي جاذب قوى منه ، وربما حصل لذي مقام غيره ايضا اتصال بالعلويات و التجلى الذاتي او الصفاتي او الافعالي او الاثاري في صورة ذا تمجردة نورية او صفةكمالية او احد الانوار المعرفه او صورة حسَّية بهية .

### مسألة

الوحدة لمساوقته الوجود بكون مثله في الاحكام ، فوحدة العق خالصة عين الذات ، و مجهولة قائمة بنفسها ، و غير عددية لتكرر العددية و استحالة تكرر صرف الوجود . و وحدة الممكن مشوبة زايدة معلومة لتكررها المحصل للكثره ، وظل للأولى ، ولها مراتب مختلفة باختلاف القرب والبعد بينهما ، و بينهما معايرة بوجوه و مناسبة كذلك.

#### (لمعة)

واجب الوجود عالم بكل موجود ، لتجرده أ، واتقان صنعه أ، وأفاضه العلوم ، و اشرف أ والمالة من المع ، و استناد الكل اليه ، وكون العلم اشرف من النقيض ، وكمالاً للموجود المطلق .

و علمه الكمالى ذاته و هو مبدأ العضورى و العصولى ، وكسل منهماكالا يجاد اضافة متأخرة عن الذات معلولة له ، فلايكون كمالاله ، اذ استكمال الشئ بفعله غير معقول. و الحق ثبوتهما له ، لالكماليتهما، بل لكون مبدئيته لهماكمالا"، مع وجود المصحح . فالوجودات بأسرها منكشفة لديه بالوجه الجزئى، والمصحح له في المبدعات دوام حضورها لوجودها الابداعي الذي كالانكشاف في التاخر الذاتي او الدهرى ، وي العوادث قبل الصدور ارتسامها في المع الاول المتأخر عن الذات باحد التأخرين ، و وجودها للواجيء عينا و هو في الازل ، و هي في اوقاتها لافيه اي الازل حتى طزم قدمها ، لتعاليه عن الزمان ، واحاطته بكله ، و عدم انتسابه اليه بالأحوال الثلاثة ، للحوقة العركة اللا حقة للحسم ، فهو جسماني يتقدس حقدس عنه الواجب، فانتسابه اليه اليه العصم ، فهو جسماني يتقدس حقدس عنه الواجب، فانتسابه اليه الديه الواجب، فانتسابه اليه اليه الهوسور المستقدس عنه الواجب، فانتسابه اليه اليه الهوسور المستقدس عنه الواجب، فانتسابه اليه الوركة اللائمة ، الموقة العركة اللائمة و عدم انتسابه اليه الهوسور المستقدس عنه الواجب، فانتسابه اليه الوركة اللائمة ، والموركة اللائمة ، والموركة اللائمة و عدم انتسابه اليه الهوسورة الموركة اللائمة و عدم انتسابه اليه بالاغول الثلاثة ، الواجب، فانتسابه اليه الوركة اللائمة و عدم انتسابه اليه الهولية و عدم انتسابه اليه الهوسورة و عدم انتسابه اليه الهوسورة و عدم انتسابه اليه الهوسورة و عدم انتسابه اليه الوركة و عدم انتسابه اليه الهوسورة و عدم انتسابه اليه الهوسورة و عدم انتسابه اليه الوركة و عدم انتسابه الهوسورة و عدم انتسابه اليه الهوسورة و عدم انتسابه اليه و عدم انتسابه الهوسورة و عدم انتسابه و عدم انتساب

۱ - اى تجرده عن المادة الموجبة للجهل والملازم للتفرق والانفصال وان الموجود المنفمر في المادة ليس له صريح ذات وصميم تجوهرولايمكن ان يكون متملق العام الابضرب من الانخلاع والتبدل الى صورة قابلة للادراك. والحق عزشانه مجرد عن المادة وكل مجرد عام و عالم و معلوم و العلم بدأته يوجب علمه بكل شئ من باب الملازمة بين العلم بالعلة والعلم بالمعلول -حلال-

٢- كل من فعل افعال المتقنة يجب لن يكون عالماً بافعاله والعلم بالمعاول
 لا ينفك من العلم بالعلة (جلال آشتيائي)

الى مايقع فيه بنسبة زمانية باطل ، اذ مادية ماب، الفصل او المعية بين شيئين بوجب ماديتهما ، فالقرب او البعد الزماني كالمكاني فرع اقتر انهما بالمادة ، فكون الواجب زمانيا باطل ، اىلايكون محاطاً به واقعا تحته بالاتساب اليه ، او الى غيره بنسبته زمانية ،حتى نحصل بينهما فصل ، او معية بالزمان . وايضا لو اوجده و هو فيه لزم تقدمه عليه، و هو باطل، والأكان غنياً عنه ، فلايكون حامعاً ورابطاً أو فاصلاً سنه و بين غيره ، فالكل عندهكان واحد واحداط فلايختلف نسبته الى اجزائه بالقرب والبعد، فهي بما فيها حاضرة عنده دائمًا ، و هو في الأزل يشاهدها في الأبد ، و بعده ماذكر مع وجودها العيني . و الحقايق بـُرمَّتها مرتسمة في ذاته على الوجه الكلي، لكون المبدئية لهكمالاً، كالابحاد والانكشاف والعالم العقلي الالوهي في الدلالة على عُلمِّو القدرة لايقصر عن العالم الكياني ، ولولاالحصولي لم يثبت العناية ، و لم يعلم الحقائق الابالتوسط في غير المعلول الاول ، وجهة الفعل والقبول في لوازم البسيط واحدة، والمحلية مع عدم الانفعال جايزة ، والمباينة مع الخروج ثابتة ، و مجرد التمثل لاشت العينية و الجزئية، والصور من اللوازم العقلية ووجودها، عن تعقلتُها فلاتسلسل. وحصولها بعد التمامية ، فلا استكمال ، و المحمول لاجلها صفة اضافية ، و صدور الكثرة على الترتيب لايخل الم مالوحدة ، والحزئيات كالوجودات على ما اخترناه الايخرج عن علمه . فالمحصَّل ان ذاته العلم الحقيقي و هو منشأ الحصولي ا بنفسه و

1 \_ ولا يخفى عليك ، أن المؤلف الملامة لم يقدر على حل مسالة العلم و عجز عن تصور حضور الكثرة في المقام و عجز عن تصور حضور الكثرة في الوحدة و شهود الحق الكثرة في مقام ذاته شهودا تفصيلي مع أن ارتسام الصورالحصولية والعلوم الانتقاشية في المجرد المقلاني الصرف من المحالات، و أن الكمالات الممكنة للمجرد بحب أن يكون عين وجوده و أن الم يكسن

التضورى مع مامر، وقد يعبر عن العقيقي بالاجمالي الكمالي بالكل لأنه منشأ انكشافه، كما يعبّر عنه بمجمل الكل ، لأنه مبدأ ايجاده و بالمعقول السيط ، اذتعقل مبدء الكل و مجمله كتعقله . و ثبوت الثلاثة للنفس مع القطع بالكمالية ، تقرر ثبوتهاله تعالى، وان اختلف فيهما الاول بالعيشية و الزيادة ، اذالقوة فيها بمنزلة الذات فيه ، فهى او ما يحصل للنفس من العقل البسيط المأخوذ من المفصلات بعد خفاء بعضها بمنزلة الذات فيه انه العلم الاجمالي والمعقول البسيط ، و الأخيران بالشدة و الضعف و القلة والكثرة لوضوح التعقل ، و تعلقه بالكل فيه و خفائه و بالنقض فيها . و قد علم بماذكر عدم التغير في علمه المحصولي لانه على وجه كلى مستمر ازلا وابدأ ، و المحضوري للارتسام و تعاليه عن الزمان ، وكونه باسره كان واحد لديه ، فالكل حاضر عنده ازلا و ابدأ على وجه واحد. باسره كان واحد لديه ، فالكل حاضر عنده ازلا و ابدأ على وجه واحد. بالميني فقط التزم فيه التغير بتجده و نفي عنه البأس لكونه اضافة بالعيني فقط التزم فيه التغير بتجدده و نفي عنه البأس لكونه اضافة خارجة عن الذات . والمخالف بين مكتف بالحصولي و مقتصر على خارجة عن الذات . والمخالف بين مكتف بالحصولي و مقتصر على الحضوري ، مصححا له قبل الايجاد باحد الوجهين ، او بالأجمالي بالعده الديه ، فالكل المحدولي ، و مقتصر على المحدوري ، مصححا له قبل الايجاد باحد الوجهين ، او بالأجمالي باحد الحضوري ، مصححا له قبل الايجاد باحد الوجهين ، او بالأجمالي باحد

مين ذاته ، وان حصول الصور وارتسامها في المجرد يقتضى حصول القوة والاستعداد في المجرد ، وان الحق يجب عليه شهود الاشياء في مقام ذاته المحقة الامشاهدة الحقايق العلمية في المقول المجردة لتكون برنامج ظهور الاشياء عنه واحتياجه الى غيره و معاوله في ايجاد الاشياء و تعام الكلام يطلب من الاسفار و نقول اجمالا ، انه كما يكون صرف الوجود يكون صرف العام و صوف العلم واجد لجميع مراتبه والعلم الخالص علم بكلشئ على الفصيل ولولم تكن الاشياء معلومة له على التفصيل لزم جهله بالاشياء من جبة عدم شهودها التفصيلي فذاته فاقد للانكشاف الصرف الشامل لكل معلوم اجمالا و تفصيلا حجلال-

التفسيرين ، او باستلزام حضور العلة لحضور المعلول مفصلا. و مصا مر يظهر جلية الحال فيهما و القول بانه نعالى مجلى يظهر الاشياء بـــه و فيه يرجع الى انها للزومها و معينها لهكاظلاله و عكوسه ، فهى عنده حاضرة ، منكشفة ، و العلم به يستلزم الغلم بها ، و هذا انما يصحح علمه بالمبدعات دون الحوادث.

# (لمعة) [ بيان قدرته تعالى ]

ايجاد العالم بالعلم يثبت قدرته ، لأنهاكونه تعالى بحيث يتبع فعله علمه بالكل او بذاته او مايلزمه من البهجة والرضاعلى اختلافهم في الإرادة ، فالايجاب المقابل له باطل ، ولابئد من تقييد التبعية بما يدفع لزومه القدم ، اذالحدوث بعد العدم ينفى الايجاب المقابل له ، والتوسط باطل ، و جعلها امكان الطرفين بالنظر الى الذات وان وجب بالارادة ، يرفع الاستقلال ، و ثبت العرض في فعله ، مع انعينية للذات ثابته . فلايكون اجتماع الامكان والوجوب باعبارين ، فنسبته الى الحكيم فرية ، وبالداعى أيضا، اى العلم بالأصلح اوغيره قبل الايجاد وان وجب به بعده كالمعتزلة كسابقه مع ان عدم الداعى قبله يقتضى وجوب اثبت المليون عموم القدرة ، و هو عندى صدور مقتضى الامكان و ابت المليون عموم القدرة ، و هو عندى صدور مقتضى الامكان لذاته في الطول وجد بتعلقها به ، و مالم يوجد به ، الأشرف فما امكن لذاته ، و مالم يرجد، العير ممكن لذاته ، و مالم يوجد به ، امتنع بالغير في العرض وجدبه، ومالم يوجد به المتنع به ، وان امكن لذاته ، و تفسيره بتعلقهابكل ممكن موجود بسلام امتنع به ، وان امكن لذاته ، و تفسيره بتعلقهابكل ممكن موجود بلا

ا - ایالداعی سم

توسط ، او الأعم مع تجويز عدم تعلقها ببعض ما امكن لذاته ولم يستنع بغيره غير مفيد ، وبمقدوريةكل ممكن ذاتى بالنظر الى ذاته بلا توسط، او الاعم وان لم يوجد بالنظر الى بعض المصالح ، معللا باستلزام عمومية الصفة ، يوجب مفاسد .

#### (ثمعة)

فعل القادر يترتب على الارادة ، فارادته الكمالية ذاته بذاته لترتب الكل عليه ، و الاضافية ما يلزمه من علمه الانكشافي بذاته و بالصور المرتسمة فيه و ما تتبعه من البهجة اللابقة بقدسه ، اذ اجل علم بأجل معلوم يوجب اشت الابتهاج . ولا يلزم منه استكماله بالغير والتفاته الى السافل ، اذ ابتهاج العلة بمعلوله من حيث انه معلولها و مترشح منها أنها جالحقيقة بذاتها ، فيتحد الفاعل و الغاية . و جعلها العلم بالاصلح او القصد ان لم يأول الى المختار يوجب الاستكمال وحلول الحوادث فيه . ثم القدرة و المشيئة والاختيار والارادة فينا متعايرة مفهوما و مسداقا ، اذالاول المكان الطرفين ، والثانى الميل الى ترجيح احدهما ، و الرابع ايجابه و العزم عليه ، وفي الواجب متحدة مصداقا ، و ان تغايرت مفهوما . فالذات او العلم الاضافي ممن حيث مطاويبته للصدور قدرة ، و من حيث منطاقيبته للصدور قدرة ، و من حيث منطاقيبته للطلق الترجيح احدهما اختيار ، ولوجوبه ارادة .

### مسألة

اذاكان الداعى عين الذات حتى يفعل بذاته لذاته ، فهو فاعل البدو وغايته ، والاحكام لايثبت غاية زايدة ، اذ فعل الأشرف اشرف ، واثباتها يوجب الإستكمال ، اذغير الخاطئ لايقصد الا مايكمله، و اقتضاء الشيم

فاعليته لايوجب عليته لذاته ، و المغايرة الاعتبارية كافية ، و تأخُّر ها عن الفعل وجوداً في الابداع غير لازم ، واذ هو غاية البدو وهو غاية العود ايضاً ، لتشوق الكل ارادة اوطبعاً الى التشبه به بقدر الامكان ، فيما اودعه في حبلة الاشياء من طلب الكمال لاينتهي الابالوصول اليه . و ثبوت العلم والقدرة يثبت حياته أذ الحي الندراك الفعـــال ، و الحقيقيَّة منها ذاته بُذاته ، والإضافية مفهوم الدراكيَّه والفعالية . و الشريعة اثبتت له السمع والبصر ، و المراد بهما علمه الجزئي الحضوري بما يُسمع و يبصر وفاقاً للاشراقي والاشعرى و بعض مشابخنا. فالعقل يشتهما أيضا لامجرد الكلى الحصولي كالحصولي الظهـ ور فساده ، ولا معناهما المعروف كالمعتزلة لايجابه النقص ودعوى عدم توقيف احساسه على الآلة و غيرها من شرايط الثُّرؤية والاستماع يوجب انقلاب الحقيقة، بل رحوعهما الى المختار . و علمه الاشراقي اجلى منهما بمراتب ، فلايلزم اظهرية ادراكنا من ادراكه ، و قياس علمه على علمنا باطل ، و التخصيص مع تعلق علمه بكل محسوس لايهام غيرهماالتجسم واظهريَّة رؤيتناالبدن من العلم الحضوري به لانحصار المرتبط بالنفس في مطلق البدن وقواه المدركة دون عوارضه المشخصة ، و لذاخلقت لهاالقوى الحساسة مرتبطة بها لينكشف لديها مايرتسم فيها بالحضوركاصلها ، و القوى الحرزئيَّة شرائط معدة لادركها ، و ليست مدركة بالذات و اسناد الادراك اليها ضعيف ، اذالمستعمل لآلة جزئية في امر جزئي يدركهامعا ، والاخرجت الآلة عن الآلية وكانت حيوانا مبائناً و الواجب لأرتباط الكل به لايخرج عن علمه شيي .

۱ - اى القائل بالحصولى اعنى العلم الحصولى الارتسامى -م ٢ - لايجاب النقص -جل-

#### (لمعة)

## [ فيكلامه تعالى ]

الكلام يطلق على مبدئية لحداث الحروف والاصوات فى جسم لاعلام النير و على نفسه و نفسهما والاولكالثانى اولى باسم التكلم و الثالث ما به التكلم و الاول نفس الذات لانه المبدأ و القدرة الحقيقيّة، فهو قديم يثبته العقل و الشرع، و و الثانى حادث يلزمه الثالث ومتثبتها السمع.

## (لمعة)

### [ في انه تعالى مبتهج بذاته ]

الإنتهاج ادراك المؤثر من حيث هو مؤثر ، و يختلف باختلاف الادراك و متعلقيه ، وكون لحدهما في الواجب ذاته و الآخر ذاته وما بنجه من حيث انه تابع وجب كونه اجل مبتهج بشع، لانه يتبع نورية المدرك شدة و ضعفاً. فأكمله لنور الأنوار و يتلوه الاشراف فالاشرف حتى ينتهي الى النفوس الناقصة . وابتهاج الكل به لذاته وبعيره لانتسابه اليه فالكل في الحقيقة مبتهج به والعارف بالاول وكماله و صدور الكل مرتبطه الأجزا مرتبطاً به قديري نفسه متحداً بالكل مبتهجاً بالحق و بكل شئ من حيث انتسابه اليه و يفرح بهما فرحاً يزيل كل ترح و الحصار لذة البعض بادراك غيره فقط او بالحسية اوكونها فيه اقوى من العقلية او التذاذه به المع الفعلة عنه تعالى للعابق و لمساوقة البهجة للعشق والمحسنة يعلم ثبوتهما للكل كثبوته . فالثلاثة في الواجب و الممكن بمعناها الحقيقي و ان اختلفت فيهما ما يختلف به فيهما ساير الصفات . شم

١ – اى اكمل الابتهاج .

٢ - اى التداد البعض بالله غيره تعالى مع الفقلة عن الواجب ، فلايكون ابتهاجه من حيث انتسابه اليه - هنه-

ادراك الشع لاينفد عن حضوره والاتصال به وهما مثله ا في المتعلق و التمامية و النقص. فالعاضر في الحسى اعيان المحسوسات معالشوب و القصور و في الخيال صورهاكذلك ، و في العقلى الحضوري اعيان المجردات والماديات بذواتها و وجوداتها الجزئية معالوضوح والتمامية، و في الحصولي حقايقها و صورها الكلية كذلك .

و على هذا ، فالعشق التام المتقدس عن القوة كعشق الأول والعقول بوجب الوصول التام ، فلايلحقه الشوق ، لأنه الحركة الى تتميم الناقص و غيره لاينفد عنه ، لقصوره و زيادة حبّه للبعض يرجع الى علمه الازلى باكمليته بالحبلة او الكسب، و هو يوجب زيادة التقرب والفعلية وكشف الحجاب ، فلايلزم التغير والاختلاف في ذاته و علمه .

### (لمعة)

### [ في ان الواجب بالذات واجب من جميع الجهات ]

الواجب واجب من كل جهة ، اى كل كمال للموجود المطلق حاصل له بذاته . اذ حصول البعض بعد ذاته يوجب التركيب وخلاف الفرض ، و تمام الوجودات لبساطة الحقة وكل سيط الحقيقة يتضمن الكل على وجه جمعى متقدس عن القصور والاتركب . و غير متناه في الوجود شدة ، لأنه صرف الوجود التام البسيط المطلق عن كل قيد ، وكل متناه

١٠ \_ اىمثل الادراك .

٢ \_ ادتجتمع فيه جهتا الفعلية والقوة للكمال المفقود له .

٣ - لان الكمال الذي ليس له في مرتبة و يحصل له بعد مرتبة الذات؛ بكون حصوله اما منه ، أوبعض معلولاته ، فاستناد الكل اليه بالواسطة أو بدونها ، وعلى التقديرين لايكون كمالاله ، اذفعل الشئ و فعل فعله لايكون كمالاله سنه.

ناقص مركب ؛ لإقتضاء التحدد جهة عدمية منتزع منها مهية خاصة ، فكل محدود دومهية و بالعكس ، و فيه ماياتي ا. و المطلق له مسراتب غير متناهية في الاشتداد لاندراج كل مرتبة وجودية عينية او فرضية تحته، متناهية في الاشتداد لاندراج كل مرتبة وجودية عينية او فرضية تحته ، والوجودات المحدودة الامكانية المتحددة باول الصوادر و تخرها مندرجة فيه على وجه جمعى متقدس عن النقص ، و بعضها كما يأتي غير متناه ايضا في الوجود ، فما ظنتك بالوجود الواجبي المشتمل على الكل مع مافوقها من الزيادة المخصوصة بالمرتبة الواجبية وزيادة عير متناه على آخر اجائز كما في المئات و الألوف الغير المتناهية. وعدم تناهي الوجود في الشدة يستلزم عدم تناهي كماله و قوته فيها ، وهسو يقتضي عدم التناهي عدة م معدة مراتب وجوداته و معلوماته و آثاره غير متناهية ، فهو الذي لانهاية لذاته و صفاته وافعاله ، ولا يبلغ الافهام كنه جلاله و جماله . و ثالث هذه الثلاثه يستلزم الأولين و اولها الثاني ولا عكس

# [ البابالثالث ]

باب الافاضة والايجاد

مقدمة:

الممكن الاخسلايسبق الاشرف الوجو دوفاقا لاساطين الحكمتين.

١ - من كون العقول ذوات ماهية مع انها ايضا غيرمتناهية في الوجود
 شَدة - منه-

٢ - أى غير متناه آخر . و قدصوح بهذه المقدمة الشيخ الإلهى فى
 كتاب الإشراق حمنه

والإارتفع المناسبة الاكثرية تكثره ؟ ، و لزم خلاف الفرض ؟ ، او جواز وجود أماهو اشرف من الواجب، او صدور الكثير من الواحد ، اواشرفية المع المن علته . و هذا الضابط يطرد في المبدعات لثباتها دون المعدات لتغيرها بتغير الاستعداد المتغير بالحركة الدورية.

والايراد عليه، بجواز مجامعة الامتناع بالذات مع الامكان بالقياس الى الغير ، فيجامع امتناع الجهة الكمالية المتنعة امكانها بالقياس الى الممكن الاشرف ، مردود، بايجاب فرض امكانها بل تصورها لوجودها فبه، لأنه في الكمال فوق مالايتناهى ، بمالايتناهى ، و يكون الامكان وصفاً للوجود بالحقيقة ، لانه المجعول بالذات ، و المهية باوصافها تابعة له ، و سلسلة الوجودات باسرها ينتهى اليه .

فالممكن الاشرف لواقتضى وجوده علة ، فهى الواجب دون الجهة الممتنعة ، و باقتضائه عدم تناهى الواجب فى الوجود ، او اختلافها فى الوجود ، او النورية شدة وضعفا لتصور افراد بلانهاية بين كل مرتبة من المشكك وكل من طرفيه ، يندفع بعدم تناهى مراتب العقول وانتناهت اعدادها كما ينبئك مراتب نفسك مربعدها عن الأول، ولاينافيه تضمنها عجهات عدمية ينتزع عنها مهيات خاصة لضعفها ، وقوة وجوداتها لغاية

١ ــ بين العلة والمعاول

٢ ـ اىتكثر الاخس

٥ ـ اى جاز صدوره و صدر مع الاخس منه

٦ - اى جاز صدوره و صدر بعد الاخس و بواسطته عنه

قوتها بصرف الوجود . وقدعلم تطرق التفاوت فى غير المتناهى والتزام التناهى فيها ، و تخصيص عدمه بالمرتبة الخاصة بالواجب ، و منع تصور المراتب الغير المتناهية بين كل فردين من المشكك لايلائم قواعد المكمتين ولا يساعده كلام الفرقتين .

### (لمعة)

الافاصة كالجعل والعلية راجعة الى الاستنباع، فالفيضان والمجعولية والمعلولية وامثالها راجعة الى التعلق و التبعية ، فكل معلول مجعول كالعكس اللازم لعلته ، و ذلك لايوجب اعتباريته لاختلاف اللازم في التحقق و الاعتبارية باختلاف العلزوم . فاعتبارية لازم المهية المتحققه بالغير لايوجب اعتبارية لوازم الحق الاول ، و الصرورة قضت بتكشر الوجودات ، فحصرها في واحد مطلق او متعين له شئون اعتبارية باطل، على انه يؤدى الى مفاسد يبطلها العقل و الضرورة ، و مجرد التبعية لايوجب الاعتبارية لما مر، ولواريد بها الترتب والظلية فلانراع .

و التحقيق أن المع بلحه الاعتبارين متحصل ، و بالآخر معض الاعتبار . وبدلك يجمع بين القولين. و مافي كلامهم من التجلى والتطور و الظهور والتنزل ، يرجع الى الافاضة التراجعة الى التعلق و الترتب ، اذصرف النور لا يظهر للمدارك الا باشعته و عكوسه ، و ما همى الا الوجودات الخاصة، فهى مظاهره و مجاليه . و لكونها مناسبةله مترشحة عنه ، يصدق أنها من مراتبه و تنزلانه و درجاته و تطوراته ، و اول مظاهره واسمائه و صفاته ، ثم العوالم الاربعة على الترتيب . والتغاير

١ ــ لفاية قربها بصرف الخ .

٢-تحقق علته ١٠ يملاحظة

بين الحق واول المظاهر اعتباري ، و بينه وبين البواقي واقعي،كالتغاير بينها . وكل سابق باطن اللاحق و منظهره ، وكل لاحق ظاهر السابق و مُظهره . و يمكن جعل الاربعة في المظهرية بازاء الاقسام الاربعة من اسمائه و صفاته ، و لكل منها بعض المظهرية ، و للجميع المظهـريّة الجامعة التفصيلية الكبرى ، وللانسان الصغرى . ثم الافاضه على ترتيب بربط الكثرة بالوحدة لابدونه للسمع ، و عدم صدور الكثير عنالواحد والا انتفت المناسبة بين العلة والمع ، او لزم اتحاد المتغايريــن ، و اجتماع النقيضين . و معايرة الشي لنفسه ونفي المناسبة يؤدي الى انكار الضرورة،وصدوركل شيئ عنكل شيئ . و اول الصوادر جوهر قدسي هو أشرفها لقاعدة الامكان الاشرف، و هو المظهر الجامع اجمــالا ّلجميع الاسماء و الصفات، و فيه جهات واقعية يتُصحح صدور الكثرة،ولكونها مجعولة بالعرض لايلزم صدورها عن الوحدة ، و يسمى بالعقل الاول . و يدل على ثبوته بعدما متر ، استدارة الحركة المترتبة على تجدد الارادات الناشية عن هيئات نورية حاصلة من تصور الكامل الذي يراد بالحركةالتشبُّه به ، و عدم صدور الجسم عن الواجب بلا واسطةلمامر، و عن مثله ، لعدم تأثيره فيما لاوضع له ، و لعدم علية \_العلية\_ بين المتضايفين المكن الخلاء اوعثليل بالاضعف الاقسوى فيلزم ان يصدر منه مجرد تصلح لعليه الافلاك، ولكونهــا تسعة ثبتت العقــول العشرة، اذ في اولها جهة راجعة الى الحق الاول من وجوده و وجوبه و تعقله لهما و لحلالة الحق، واخرى راجعة الى نفسه من امكانه وقصوره

<sup>1 -</sup> اعنى ، الحاوى و المحوى حمنه-

٢ - لوكان الحاوى عالة للمحوى منه

٣ - لوكان المحوى علة للحاوى سمنه

و تعقله لهما ، فيصدر عنه بالأولى عقل ، وبالثانية فلك ، و هكذا فيكل عقل الى ان يصدر عن التاسع تاسع الأفلاك ، وعاشر العقول ، و لضعف جهته الآلهية لايصدر منه الاعالم العناصر .

و المشاؤن لم يشتوا ازيد من هذه العشرة ، والإشراقيون لقطعهم بعدم كفايتها في صدور الكثرة المثالية والفلكية والعنصرية وتخصيصاتها، اثنتوا لهاكثره بقواعد اشراقيه، هي اذالعقول انوار ذاتية مختلفة بالشدة و الضعف ، و الواحب نور الانوار ، و النور الفايض عليها من فوقها هو النور السَّانح، وإن لكل منها وجوب و غني بعلته، وامكان و فقر في نفسه ، و لكل سافل منها ذلَّة و محبَّة و مشاهدة للعالى ، وله غلبة وقهر واشراق عليه بواسطة او بدونها ، بنور عقلي يتبعه بهجة معنوية لعدم الحجاب اللازم للمادية ، و يظهر ذلك من حال النفس عند انسلاخها عن الغواشي والتفاتها الى العوالي. فيشرق نور الانوار على النور الاول بمجرد نُوره الذاتي ؛ ايبلاواسطة مرة ، و على الثاني بنوره الذاتي و نورى الاول السانح والذاتي ثلاثاً ، و على الثالث بالثلث واربع الثاني ٢ سبعاً و على الرابع بالسبع و ثمان الثالث خمس عشر و هكذا . و هذه الانوار السَّانحه كلها عن نورالأنوار ، الا ان بعضها نوره و بعضها نور نوره ، و لعروضها للوسائط مكن استنادها الى الوسائط تحوزًا ، فيق يشرق على النور الاول من نور الانوار مرة لاغير ، و على الثانب منه مُرة، و من الاول مرتين، و على الثالث هذه الثلاث واربعا من الثاني،

۱ اینوره الذاتی و نوری االاول السانح والداتی منه

٢ ــاىالثلاثة السانحة له والوحدة الذاتية له ــمنهـــ

٣ ــ دى اعنى وحدته الذاتية ونورى الاول واربع الثاني .

٤ - اعنى السبع السائحة له و وحدته الذاتية .

و هكذا . وهذه الانوار باسرها وانكانت منه تعالى ، اذ فيكل شأن من الوجود شأنه بل كل شأن هو شأنه ، اذالوسائط ايضا لمعات انوار ذاته ، الا ان نوره الذاتي المشرق بلاواسطة تقهي سائر الانوار السانحة، اذالنور الاقوى لايُمكّن الأضعف من الإنــارة،كمايظهر مــنالأنوار الحسية بالقوة القاهرة الواجبية لايمكنن الوسائط من الإستقلال لشدة نوريته وكمال قوته ، لأنه فوق مالانتناهي بما لانتناهي . فما للوسائط من التأثير في الايحاد و الإشراق ، مقهور مضمحل تحت قاهر تـــأثيره فيهما ، فهو اقرب الى الكل من الكل ، و الى الشيح من نفسه من حيث الظهور و الاتصال العقلي والايجاد المعنوي ، فله العلُّو الأعلى والسعد الأبعد بعد بعلتوذاته والدُنتو الأدنى والقرب الأقرب لكمال احاطته وشدة نفود نوره ، فباعتبار آحاد المشاهدات و الاشعة الكاملة بحصل انوار كثيرة مترتبه بعضها من بعض على مقتضى الامكان الاشرف الى مالايصدر عنه نور لضعفه ، و هي القواهر الأعلون و السلسلة الطولية . ثم يحصل من انعكاساتها المشاهدية والاشراقية و سائر الجهات مع مابينها من النسب والمشاركات اعتبارات لا يحصى كثرة، فيصدر عنها لاجلها عقول عرضية كثيرة غير مترتبة مختلفة باختلافها في الشرافة على نسب عجيبة وهيئآت نورية عقلية ، فالصادرة باشرف الجهات مع مالها من عجيب النظم والهيئة ارباب الصور المثالية وترتيبها وباوسطها بنسبها النورية اربابالفلكيات و تخصُّصاتها و مامزلها معهيئاتها العقلية ارباب العنصريات واختلافاتها. و حجتهم على وجودها بعد الأنسية بعلو القدرة، اخبار النبوات بكثرة الملائكة و جنود الله ، و تصريح اولى المجاهدات بمشاهدتهم لهـــا ، و اتصالهم بها في خلواتهم مع أستحالة تواطئهم على الكذب عبادة ، و اقتضاء الامكان الأشرف لوجودها ، اذالانواع النورية اشرف من المثالية والحسمية ، وقدوجد الأخس ، فيجب ان يوجد قبله الاشرف ، واستحالة

استناد ما في الاجسام من الكيفيات و الخواص وافاعيل الحيوان والنبات وغيرها من الآثار و الأفعال المتقنة الى طبايعها و قوى عديمة الشعور، مع ان تأثيرها بتوسط المادة ا وصدورها منها يتوقف على تأثيرها فيها باستنادها اليها يوجب الخلف أو التسلسل فيكون مستندة الم على عقلية و افتقارما فيها من وجوه التخصّص و التَّكافؤ و التناسب و التمامن و التحاب و الساغض الى على، ولا مكن استنادها الى القواهر الطولية لكونها مترتبة غير متكافئة ، فيمتنع عليتها المتكافئة غير مترتبة ، ولا الى العناية ، لأنه العلم بالموجودات على الترتيب السببي و المسببي، " ولا الى تصورات النفوس الفلكبة لتوقفها على علل اخرى فوقها ، على اذ استناد مافي الأجسام الفلكية من التخصصات في القدر والوضع الي نصورات نفوسها غير معقول ، فلابئد من استنادها الى انوار غير مترتبة هي العقول العرضية . و هذه الأدلة باجتماعها وان انتهضت باثبات تكثر العقول ، الاان ظاهر هم الحصارها في سلسلة واحدة طولية يصدر بعضها ع بعض باعتبار احاد المشاهدات والأشعة الكاملة وطبقات ثلاث عرضية يصدر عنها بساير الجهات ، و هي ارباب العوالم الثلاثة . فان ارادوا صدور العرضية من الطولية بعد تماميتها، لزم تخلُّف المع عن العلة التامة لتحصل الموجب قبلها ، و اشرفية معلول السافل عن معلول العالسي ،

١ - اذمالم توجد في المادة ، لم يمكن ان يؤثر في شئ.

۲ – ای فیالمادة \_منه\_

٣ - أنلم يتوقف تأثيرها في المادة على توسط مادة اخرى -منه-

<sup>}</sup> ـ اى توفف تأثيرها فى المادة على مادة اخرى ـمنهـ

٥ -اى فى الاجسام حمنه

٦ - اىلتحصل سائر الجهات الموجبة لصدور العرضية قبل تمام الطولية حمد

لقطعهم باشرفية الطولية من العرضية مطلقا مع معلولية بعض الاولى لما هو اسفل بمراتب من علية بعض الثانية ، وأن أرادوا أن النور الأول بعد صدوره يحصل منه باشرف الجهات ثان بعد من الطولية و سارها انوار اخس مختلفة باختلافها بعد من العرضية ، ثم يصدر من السولي و من العرضية بعض البرازخ و هكذا ، لزم تأخر الاشرف اعنى الانوار الطولية و العرضية عن الاخس اعنى العرضية و البرازخ . فالتعقيق ان اول الصوادر يصدر عنه بجهاته المتحصلة افرادا وتركسا طبقة عقلبة عني هيئة نوريه عجيبةغير مترتبة مختلفة باختلافها، ثم يصدر منها طبقةاخرى كدلك اكثر من الاولى بقدر اكثرية جهاتها المتحصلة بالنظر الى انفسها والىمافوقها آحاداً وجمعاً، وهكذا يصدر من كل طبقة اخرى على مقنضي الامكان الاشرف الى ان ينتهي الى طبقة لابمكن لضعف قوتهاو يورينها أن يصدر منها طبقة عقلية صرفة و هي المثل و ارباب الأنواع الصادرة منها العوالم الثلاثة المختلفة باختلافها او عللها على اختلاف السرأيين كما يأتي. فيكون للعقولكثرة عظيمة متضمنة لهيئات نورية عجيبة ، و نسب و انتظامات عقلية بهية مشتملة على سلاسل طولية مترتبة متساوية الآحاد و طبقات عرضة مختلفة الآحاد، و عدد السلاسل عدد آحادالطبقة الأخيرة، و هوكعدد آحادكل طبقة ما يقتضيه جهات الطبقة السابقة، و عدد الطبقات عدد آحاد سلسلة واحدة ، وهو ما يقتضيه الامكان الاشرف و تكثر تكرر الاحاد في السلاسل ، وكل عال اكثر تكرراً من سافله ، اذ تكرركل واحد بعدد مايستند اليه بواسطة او بدونهامن آحاد الطبقة الأخيرة، فيتكرر الواجب والمع الاول فيكل سلسلة وغيرهمافي سلاسل عدد معلولاته باحد الوجهين في الطبقة الأخيرة، فتكرركل واحدمن احاد سابقتها بعدد ما يصدر عنه من احادها بلاو اسطة .

#### مسألة

# [ في المثل النورية الافلاطونية ]

الحق انمااثبته الأوائل من المثل النورية وارباب الأنواع البرزخية هي ذوات نورية قائمة بذاتها اخس من الطبقة الأخيرة العقلية لتعلُّقها بالبرازخ بالربوبية واتصافها بمالها وان اختلفا بالتجرد و الماديةوالعقلية و الحمية ، واشرف من النفوس الناطقة لاستغناءها في الفعل من الأجسام، وهي افراد مجازية دون الحقيقية للأنواع البرزخية،اذاختلاف افراد حقيقيةلنوع واحد بالتجرد والمادية و العلية و المعلولية و القيام بالذات و بالغير ، غير معقول . و دعوى كون افراد الوجودكذلك باطلة، فَلَكُلُ نُوعَ مَنْكُشُر او منحصر فرد مجازى نورى قائم بــــذاته ، بساوى افراده افرادها المحسوسية في الصفات والآثار، وان اختلفافيها بالمعقولية، و لذا بكون الفردية مجازية ، وهي بتخصصاتها معلولةللطبقة الأخيرة العقلية بهيئتها النورية ، والعقل لا ينقبض عن وجودها ، مع ان الامكان الاشرف تثبته ، والتامل في احوال النفس و اتصالها بالعوالم يعضده ، و تصريح أولى المجاهدات يدل عليه ، و بعض الظواهر يؤمـــى اليه. و ارجاع المثل الى الطبقة الأخيرة أو الأفراد الحقيقية او الصور المثالية او العلمية الكليه او الشخصية او الكليات الطبيعية ضعيف كما بيناه في اللشمعات .

# (لمعة)

# فى حدوث العالم

قد ظهر صدور الكل منه عند الكل ، فجدوث العالم فىالجملةموضع القطع والوفاق ، و الحق مسبوقيته بالعدم الواقعى ، و هو الجــدوث الدهرى ، لامجرد الذاتي و هو الذاتي ، ولا الزماني وهو الزماني

لنا على بطلان الذاتى ، تناهى الإمتداد من البداية المجماع المليتين، و تواتر الظواهر ، وادلة بطلان التسلسل ، و تناهى الأبعاد؛ عن التطبيق و التضائف ، و زيادة عدة الآحاد على الألوف و غيرها. والحق جريانها في المتعاقبة كالمجتمعة ، و التفرقه باطلة ، و عدم تناهيمن البداية يوجب تساوى عدة الأدوار والسنين ، لعدة ابعاضها و عدم وصول نوبة الوجود الى حادث ، لتوقفه على انقضاء مالايتناهى ، و هو باطل ، اذمعناه خروجه الى الفعل وانعدامه على التدريج. و بطلان الخروج بدون الانعدام مما يشبته العقل و يساعده الخصم ، و ظاهر ان الانعدام بعده لا يغير الحكم. فالايراد بلزوم المصادرة مندفى . و على بطلان الزماني ابتنائه على الرماني المنائم على الرماني ابتنائه على الرماني الموهوم ، و العقل ينفيه ، لانه اما موجود اواعتبارى تقديرى اوواقمي له مشأ انتزاع هو الواجب او ممكن مجرد او مادى، و فسادالكل ظاهر.

<sup>1</sup> اى الحدوث الدهرى والرمانى حجلال مسألة حدوث عالم بمعناى لزوم انتهاى سلسلة موجودات حق اول و افتقار الكل اليه ، امر مسلم است و اما ابنكه ، اين حدوث چه قسم از انواع حدوثست امرى قابل بحث است واز شريعت محمدى عليه وآله السلام قسم خاص از حدوث فهميده نميشود و ظواهر كتاب و سنت را نمي توان بحدوث زمانى حمل نمود در حالتى كه اصل زمان از جمله ماسوى الله است و معلول و مغاض از حق تعالى مىباشد ، والحق ان العالم حادث و وجود ماسوى الحق عين الفقر والفاقة و مراتب وجودى باعتبار آنكه نفس ربط نسبت بدوجود مستقل بى نياز محض حقند ، محكوم بغناء ذاتى اند و وجود از آنجاك مغاض از صقع وجوبست حقايق امكانيه بنفسها فانى و قطع نظر از تجالات الهي بعدم ذاتي خود منفمر باكه با افاضة حق نيز بذاتهاهالك و فاني اند الله السبا

و اختيار اتتزاعه من الواجب يدفعه عدم المناسبة ، و لعدم تناهيه يبطله الشريعة وادلةالتناهى ؛ على ان الواجب لتعاليه عن الزمان لايعقلكونه فصلاً يستمحم تخلّف العالم عنه .

و العجب ممن يدعى حفظ قواعد الشريعة،كيف يجوز مقارته لـــه و انتزاعه منه ؛ مع ان النصوص متواترة بتعاليه عن الانتساب اليه .

و اذ بطل الذاتي والزماني ، تعين الدهرى الموجب لسبق العدم السريح الذي لوفرض فيه الزمان لكان غير متناه ، و هو لايوجب فصلاً زمانياً لعدم الامتداد ، بل دهرياً ، هوكون الواجب في حدداته الذي لا يساويه غيره فيه . ففيه عدم الكل بعدم واقعى يصحح انفكاكا واقعيا بين الراجب والعالم ، اذ ثبوته بين مرتبتي العلة و المعلول في الوجود ، الارم فه .

فالايراد برجوعه الى الزماني مع ثبوت الانفكاك في الخارج، والى الذاتي بدونه مدفوع ببوت الدهري الواقعيي ولا امتداد فيه ، و النتوعل في الزمان لايعقل من الانفكاك الاالممتد ، و اما المجرد عن غواشيه فلا يضعف عليه تعقل غيره . و على ماذكر من كون الدهركون الثابت في حدذاته لايكون شيئاً معايراً لهولا عدماً صرفاً ، بالعتباراً منتزعاً منه . فالايراد بلزوم قدم غيره مع موجوديته و عدم صلاحيته الهمل واقعي بدونها مندفع. ثم عند القائل بالحدوث الذاتي، نسبة الثابت الى مثله سرمد ، فهو حد وجود الواجب والعدم الذاتي للكل ، و الى المتغير دهر ، فهو حد وجود الواجب والعدم الذاتي للكل ، و الى المتغير الى مثله زمان ، فهو حد وجود الزماني و عدمه وعلى العدوث الدهري لوجعل نسبة الواجب الى المحادث في العدم الواقعي سرمدا ، وسبته الى الزماني دهرا ، يكون السرمد حد وجود الواجب و عدم المسبوق بالعدم الواقعي طلائرة تسميته بالحادث السرمدي دون الدهري دونا الدهري و العدم الواقعي في العدم الواقعي والدهري،

ولوجعل الاولى دهراً، لم بتعين للثانية تسمية. وتخصص السر مدبمجر دحد وجود الواجب وادخال العدم الواقعى لغيره فى الدهر غير صحيح ، اذ حدد وجوده تعالى لاينفك عن هذا العدم . ثم الثابت من تناهى الامتداد حدوث العالم الجسمى فى الدهر دون المفارقات ، فلا يمتنع عقلاً من تخر عدمه الواقعى عنها و حدوثها ذاتاً لادهراً ، فالمناط فى حدوثها الدهرى حكم الشريعة .

#### (لمعة)

### فىكيفية ارتباط الحادث بالقديم

على ما اخترناه منشأ ربط الحادث بالقديم استحالة ازلية المعلول و حدوث الوقت بالحدوث ولرجوع التخصص الى العناية ، لايرد امكان النقص والزيادة . و تصحيح الربط بالحركة السرمدية اوالزمان الموهوم باطل لبطلانهما ، وبالارادة توجب الترجيح بلامرجح ، و بالمصلحة او العلم بالأصلح يؤدى الى مفاسد

#### وسألة

فعل الواجب خيركله لوجوب المناسبة بين العلة و المع، فمايرى من الشرور ، اعداد قليلة اضافية تامعة لخيرات كثيرة و مقصودة بالعرض و مستندة الى معض معلولاته ، فلانقدح في المناسبة و عسموم القدرة و

١ - اى الحدوث العالم ، فلا يوجد وقت قبل النحدوث العالم حتى يمكن ان يوجد العالم فيه ممنه-

۲ – المراد أنه لواراد بان امتداد العالم من جانب البداية اذاكان متناهيا ، فاى مخصص لكون الامتداد من زماننا الى ابتداء العالم ماةالف سنة من دون زيادة و نقصان ، وجوابه ان المخصص فى ذلك العناية الالهية فى تخصص البعد المكانى بقطر الفلك الاعظم سمنه...

اصلحية النظام .

# البابالر ابع فى احوال النفس و نشأتها (نمعة)

الانسان منقسم الى سروعان ونفس وبدن، وهي مجردة تتجرد معقولها، وعدم انقسامه ، و مخالفتها المقارنات في الاحوال ، بل تعاكسهما في النقص و الكمال ، و قوتها على ما يعجز عنه ا، و ثبوت التعاون ابينهما، و اتنفاء عموم الجامعية عنها ، و و قشيانها بوارق نورية تبعد عنها ، و تصرفها في المواد بلاآلة ، و استلزام حلولها كلية التعقل او عدمه و من تعليم بيره عن شوائب الطبيعة و توجّه بشراشره الى صقع الحقيقة ، تعاهد في ذاته من آثار التجرد ، كالاحاطة الكلية و الاتحاد بالأنوار القدسية و التصرف في المواد الكونية ما يوجب القطع به ، و ربما لاح له انه الكل في الكل ، وكلما ازداد التجرد ، ازداد اثاره ، و قد يشاهد المجاهدون من انهسهم امورا عجيبة لا يظهرها المبارة.

١ - من تعقل الامور الغير المتناهية واحداث الامور العظيمة ، بـــل
 التصرف في المواد الكونية من دون توسط آلة حمنه.

۲ - فان جميع القوى الجسمية تعاون بعضها بعضاً في الفعل واللذة والالم ، و النفس مخالف الكل، لان الحسيات في واد والنفس في وادآخر، اذلا يوال التنازع والخصومة بينهما سمنه.

٣ - فان الجامعية الأنواع التعقلات و مراتب الوجودات ثابتة النفس
 الانسانية والإيمكن في المقارنات حنه

إ - الدوالطبعت في آلة جسمانية ؛ فان كفى حضورها الخارجي
 لتعقلها كانت النفس متعلقة دائما والالم بكن متعقلة دائما.

ولا تفنى بفناء البدن ، لتعاكسهما في الضعف و القدوة ، واتفاء الضد ، و علة التلازم ، و عدم انعدام شيخ من عللها الاربع ، و فقدها قابل قوة العدم ، لا يجابها التركيب المنافي لتجردها و قيامها بالسباين ، كالبدن غير معقول . و حمله قوة وجودها الرابطي غير مفيد، والذاتى ، ممنوع ، ولو سلم لتوقف فهو بالعرض لابالذات ، اوفي الحدوث لشوايب المادية و عدم التقوم بالتعقل و التخلق لافي البقاء لقوة التجرد و التقوم بهما ، فالنقض مندفع . و تويده تواتر النقل واطباق العقلاء "

1 - لان التماكس في القوة والضعف يفيد عدم ارتباط احدهما بالآخر في الفناء و الالكان الارتباط في القوة والضعف ايضا متحققا فوله: وانتفاء الضد ، فان الفناء يتحقق بتوارد الضد والنفس لتجردها لاضدلها قوله: وعلة التلازم الغ ، اذعلة التلازم بين الشيئين في الزوال والفناء والحلول او الملية و المعلولية اوالتكافئ في الوجود وكلها في النفس منتفية حمد

٢ – قوله: من علنها الأربع الخ فان انعدام ذى السبب انما هو بانعدام سببه ، ولاانعدام لشئ من علل النفس ، اذعلتها الفاعلية جوهر مفارق و انصورية ذاتها وكذا العلة الفائية و المادية مفقودة –منه اقول و للنفس عاة مادية في اوان ظهورها و لكن يستفنى عن المادة بحسب تحولها الله اتى و معذلك كان بينها و بين المادة البدنية تعاكساً ايجابياً و اعدادياً –جلال اكتساني»

٣ ـ اى حمل البدن قوة وجودها الرابطي وهو كونها للبدن .

١٥ حمله وجودها في ذاتها الاللبدن .

o - قوله: ولو سلم النج أى لوسلم. حمل البدن قوة وجودها الله الى نظراً الى ان حدوث البدن فانما ذلك نظراً الى ان حدوث البدن فانما ذلك بالمرض ، و المراد به ان البدن يستدعى باستعداده الخاص صورة مادية لصدور الافعال البشرية ، وصدور التدبيرات البشرية لمالم يكن شأن المادة ، فافاض الجواد المطاق صورة مجردة من شانها الاعمال السشرية

ويحدث بحدوثه، والا امتنع الستعلق، اوثبت التركب، ولزم التعطيل ك، او انقلاب الحقيقة مع التغير في الثابت، و عدم تناهي المجتمع اللازم من عدم تناهي الأبدان ، فيلزم عدم تناهي الجهات في المغارق ، و هو باطل و النقل الى الناسوت فاسد ، اجتماع النقيضين و الحاد ما به

ا ـ قوله: والا امتنع الع اذالنفس لوكانت قديمة لكانت مجردة ، والمجرد لايلتحقه العارض الفريب ، ولا ربب ان تعلقها بالبدن من العوارض الفريب أولا ربب ان تعلقها بالبدن من العوارض الفريب للمثن فرع القابلية و هى فرع وجود المادة ، فيازم كون النفس في المرض الفريب للمثن فرع القابلية و هى فرع وجود المادة ، فيازم كون مقام جوهر ذاتها مجرده عن المادة لايلحقها الموارض الفريبة ولايلتجا الى المادة للتكامل وان نسبة المجرد المقلائي و مرتبة ذات الوجود الماقل المحض و المعقول انصرف القائم بجهة الفاعلية متساوية بالنسبة السي جميع الابدان وله التدبير الكلي والنظام المطلق لاالتعلق بأمر جزئي فلامحيص الاعن القول والافعان بامتناع حدوث المجرد الا بعد فبول التحول الذاتي و الحركة الجوهرية جلل-

۲. هذا دليل آخر ذوشقين وحاصله: ان النفوس لوكانت قديمة فاصا انتسقى على النفسية فيلزم تونها معطلة في الوجود او تكون عقولاً صرفة في الرم تون النفس عقلاً وهو انقلاب معانه يلزم على هذا الشق التغير و تجدد الحالة في الثابت الذي هو العقل ، او صيرورة العقل نفساً بعد فساد و سنوح حالة سمنه.

٣ - هذادلیل آخر ذوشقوق ثلاثة ، حاصله : انالنفس لوکانت قدیمة ، فاما ان تکون واحدة او متعددة بالنوع اوبالشخص والاول پوجب اجتماع النقیصین اذبلزم کون نفس زید بعینها نفس عمرو ، فیازم ان یعلم کل انسان مایعلمه کل انسان وکذا فی جانب الجهل و علی الثانی بلزم کرون

و التدابير الكلية وغيرها من الافعال الانسانية .

الشركة و الفصل ، او التركب في المجرد . و جواز التعددا و البقاء بعد مفارقتها عن الأبدان مسع تجردها لحصول النميز و التقوم بوجوداتها الخاصة و الاخلاق بالحدوث وارتفاعهما بعده ، لاوجه له . فقياس لحد الوقتين على الآخر باطل ، و حدوثكل حادثاً في المسادة غير لازم ، لكفاية المعية في المفارق ، وهو لاينافي التجرد . والابدية لايستلزم القدم ، فالحدوث لاينافيها . و لزوم المستحيلاً من اللافهاية في النفوس

الامتياز بما بهالاشتراك اعنى الماهية والحقيقة النوعية فانها مشتركة بين كل النفوس ، مع انه يلزم على هذا التقدير كون الامتياز بها ايضا ، وعلى الثالث يلزم وجود قابل فى النفس يوجب التكثر الشخصى ، اذكل نوع واحد يتوقف على تكثره بالشخص على مادة حاملة لاستعدادات مختلفة وهذا يوجب التركيب منه اقول فى هذه المسألة ابحاث وفيما ذكره مواضع انظار حلال

١ ــدفع لماقيل . أن تعدد النفوس المجردة لولم بجز قبل الإبدان،
 لم يجز بعد مفارقتها عنها للاشتراك انباعث ــمنه-

٢ - قوله: حدوثكل حادث الغ جواب عن استدلال الخصيم على ازلية النفوس ، و هوان النفوس لوكانت حادثة لكانت لها مادة قابلة لاستمداد حدوثها، وكل ماله مادة لايكون مجردا . والحاصل ، إن المنافى للتجرد هو الحدوث فى المادة لايمها ، بمعنى ان المادة لوكانت جزءا للحادث بحيث يقوم بها صورة الحادث قيام الحال بالمحل ، لم يكن ذلك الحادث مجردا، و اما اذاكانت امرا مباينا عن المحل وكان وجود الحادث مشروطا بوجود النفس والبدن لم يلزم كون الحادث حمنه ...

٣ - قولنا: و لزوم المستحيل الغ جواب عن استدلال آخر لهم ، و هو ان النفوس لوكانت حادثة بحدوث الابدان ، لكان بازاءكل بدن نفس والابدان غير متناهية و لكن على سبيل التعاقب ، فيلزم كون النفوس غير متناهية موجودة بالفعل لكونها بافية بعد بقاء البدن ووجودالفيرالمتناهي

لثبوت الجايز منها فى الأبدان مشترك ، و الحل اما بمنع الاستحالة فى الأول ، لاختصاص الادلة بصورة الترتب اوالجواز فى الثانى لشمولها صورة التعاقب ، وهى ككل زمانى غير بسيط الحقيقة ، فصدورها عن

بالفعل محال . و اجاب المصنف اولا بان هذا الالتزام مشترك ، اذهلى وقول الخصم ايضا يلزمذلك، ثم اجاب بالحل اماعلى استحالة عدمالتناهى اذاكان على سبيل الاجتماع و لم يكن الآحاد تترتب كما هوالشأن فى النفوس اذاكانت غير متناهية ، او بمنع جوازكون الابدان غير متناهية على سبيل التعاقب نظرا الى انادلة بطلان التساسل تجرى فى المتعاقبات ايضا منه اقول قدحقق فى مقره لزوم كون الحوادث والعلل الاعدادية غير متناهية لادامة الغيض وان المادة لاتشبع عن الصور والصور بعد تحصيل التجرد تلحق بعال المجردة وان الابدان الاخرويه قائمة بالنفس باعتبار تصور النفس وحشرها بصور الابدان حجلال

1 -اىادلة بطلان التسلسل -منه-

٢ ـ جواب عما قيل: ان النفس لوكانت حادثة لكانت لها علة ، وعلتها انكانت اذلية كانت النفس اذلية والازم تخلف العلة عن المعلول والجواب ان لروم الازلية فرع لبساطة النفس و اما اذاكانت لها نوع تركيب فلإبلام الاشكال حمنه اقول: ولا محيص عن الاشكال على مسلك الجمهور و الاشكال حمنه اقول: ولا محيص عن الاشكال على مسلك الجمهور حاصل في جوهر النفس في زمان حدوثها وأوان ظهورها حبلال ٣ ـ جواب عن استدلال آخر للخصم و هو ان النفس لوكانت حادثة لزمان المعلول عن العلة التامة ، والكانت حادثة ، فاما ان تكونمركية أو بسيطة و الاول باطل ، اذالمركب لا تجوز ان تكون علة البسيط ، اذعلة البسيط لابدان تكون بسيطة ، والثاني ايضاً باطل اذاله المسالمة المسلمة ، والثاني ايضاً باطل اذاله المسلمة المسلمة ، والثاني ايضاً باطل اذاله المسلمة المسلمة ، والثاني ايضاً باطل المالها بلزم التسلسل، واجاب باختياد الشق الاول و منع الازلية نظرا اليها بلزم التسلسل،

الازلى لايوجب ازليتها ، و الظواهر مع عدم الدلالة و المعارضة بمثلها ماولة .

# (لمعة)

# [ ابطال التناسخ ]

التناسخ بين تردد الكل دائمة ، و صعوده عن النبات حتى يرجع الى انعالم العقلى ، و رجوع الكامل اليه ، و نزول الناقص حتى يتخلّص من الهيئات الردية . و يبطل الأول بلزوم التعطيل المنافى للعنايـة ، و الثانى باولوية الانسان من النبات بالإفاضة و استحالة استكمال الموجب للصعود فى البدن الحيوانى ، و الثالث باستلزام الملاقة اللزومية بين كون الحيوان و فساد الانسان و التساوى بين الكائن و الفاسد منهما وثبوت الارتفاء لاصغر حيوان دون الانسان ، و الكل باطل . و الكل بايجابه اتحاد الشخصين و البدنين و تعلق نفس ببدنين و بدن بنفسين فى حالة

ا ـ قوله: والكل الغ اذالنفس صورة نوعية البدن و تشخص كل شخص انما هو بتشخيص صورته النوعية و تبدلات المادة اعنى البدن و تغيراتها لايوجب تبدل الشخص و لهذا لايتبدل شخص زيد حال الصبى اوحال الشيخوخة وهوباق بعينه وعليهذا لوائتقل نفس من بدن زيدالى بدن عمر و ۱ لزوم كون عمرو بعينه زيدا ۱ إو اتحاد الشخصين قوله والبدنين ... افاتشخص النفس مستفاد من خصوصية البدن ، اى من استعداده الحاص، فلم تعلقت نفس واحدة ببدنين لزم اتحاد البدنين في الخصوصية و هو بوجب اتحادهما ، فيلزم اتحاد البدنين ، و ايضا لوجاز تعلق كل نفس بكل منها لاتحاد الخصوصية في وقت واحد لعدم الفرق فيلزم جواز تعلق نفس واحد ببدنين في وقت واحد العدم الفرق فيلزم جواز تعلق نفس واحد ببدنين في وقت واحد . قسولنا : و بسدن بغيضين ... اذكل بدن يستعد فيضان نفس عليه فلوجاز مع ذالك تعلق نفس مفادقة ، لزم تعلق نغسين ببدن واحد ... منه

واحدة ، و انعدام النوع، او انتعطل في الوجود، و رجوعها من الفعلية الى القوة ، او التذكر المع زوال المناسبة ، و مساواة الأبدان الحادثة للهالكة و الحس يُكذبه . وحصول الفعلية ولو بمبدء الشقاوة يعنى عن البدن ، وإخبار بعض الممرورين بالمعيبات لايفيد ، و الظواهر غير ناهضة ، وكلمات الاوايل ، مناوتلة ، و تخصيص دار التعذيب بهذا العالم يدفعه القواطع ، وكونه اخس العوالم لايوجب اشدية العداب فيه ، والابدان المثالية يثبت التخيئل الموجب للبهجة والالم فلاحاجة فيه الى الابدان المثالية يثبت التخيئل الموجب للبهجة والالم فلاحاجة فيه الى الابدان المثالية عن تصرفها ، و القول بتعنقها بجرم سماوى او ابداعى آخر باطل، لتناهى بواحد ، لتوقفه على التبيئة عن تصرفها ، و استحالة تملق مالا يتناهى بواحد ، لتوقفه على اجتماع استعدادات غير متناهية فيه، و هو بين الفياد. و ثبوت المغايرة بين برزخى النزول و العروج لدوريتهما ، و التعليل بيطلان التناسخ و يوف موجب التعذيب على التعلق بالجسمية باطل ، بما مر من كفاية توقف موجب التعذيب على التعلق بالجسمية باطل ، بما مر من كفاية الشبح المثالي فيه .

### ( لمعة )

# رجوع ٢كل لذة والم ــوانورد موجبه على البدنــ الى الادراك،

ا- و الحاصل انه يلزم من التناسخ اما رجوع النفى من الفعلية فى العلم و الإخلاق الى الهيولانية و هو باطل ، او وجوب تذكركل نفس مستنسخة لعاومهاو اخلاقها ان تعبت على فعليتها و معارفها و على هذا الشق يلزم فساد آخر و هو زوال المناسبة بين النفس و البدن ، اذالنفس الكملة لايناسب البدن الجنينى فان هذه كانت اولا فى بدن مستكمل فكيف يناسب بدن جنين حده.

۲ سعدًا دليل لثبوت نوع اتحاد بين النفس و البدن و حاصله ان كل من الله و الالم راجع الى الادراك ، لان الله ادراك الملائم والا لم ادراك المنافيى و المنافروكل ادراك راجع الى النفس ، بمعنى ان الفدر لجميع و اختصاصه بالنفس يعطى اتحاداً بينهما ، و التلازم بينهما فى الادرالة يوكده . و حقيقته مجهولة ، و تمثيله باتحاد المادة بالصورة والقشر باللُّف واللّب الدهن نوع تقريب . و لعل السرفيه مم اختلافهما بالتحرد والمادية ، اتصال الأخس من الأعلى بالأشرف من الادنى ، مع كونها من الاول ، وكونه من الثانى .

\_\_\_\_\_

الأدراكات هو النفس و انكان موجيه وارداً على البدن . فان من جملةالالم الراحعة الى الادراك هو تفرق الاتصال و موجبه وان ورد على البدناكن تألمه و هو النوع الخاص من الادراك انما هو للنفس ، وقس على ذلكسائر الآلام واللذات . فجميع اللذات والالام سواءكانت عقلية اوحسية انماهى للنفس مع انا نرى ان موجبه انما يرد على البدن ، فحصول التألم واللذة للنفس مع وقوع موجبهما على البدن انما هو لثبوت الاتحاديبنهما و بذلك يثبت العطلوب منهقدس سوه

١ ـ قوله: و التلازم بينهما الخ اى التلازم الذاتى فى الادراك يؤكد
 الاتحاد ، فان من يدرك انسانا خاصا يدرك بدنه الخاص ايضا وكذا العكس
 حنه

### ٢ – أي حقيقة الاتحاد \_منه\_

٣- حاصله: انسرالاتحاد بينهما انطبقات الموجودات متصل بعضها بعض واخس كل طبقه اعلى متصل باشرف الطبقة التى بينها ، فان من طبقات الموجودات ساسلة المقول واخستُها اعنى الفقل الاخير متصل فى المرتبة باشرف الطبقة التى بليها اعنى طبقةالنفوس ، و كذا اخس افراد الانسان متصل باشرف افراد الحيوان و اختُّس افسراد الحيوان متصل باشرف افراد النبات ، ولاريب فى ان النفس الانسانية اختُّس المجردات و البدن الانساني اشرف الكائنات المادية وهما فى مرتبة واحدة فحصل بينهما الاتحاد منه اول : النفس الانسانية اشرف من النفس الحيوانى فى التجرد وان اول تجرد يحصل للنفوس الانسانية عباره عن التجرد فى التجرد وان اول تجرد يحصل للنفوس الانسانية عباره عن التجرد

### (لمعة)

للنفس قوتان نظرية و عملية و تتدرج الاولى من الهيولائية السى استعداد كسب النظريات ثم الى اختزانها به ثم الى مشاهدتها واستحضارها. و الثانيه من تزيين الظاهر الى تحسين الباطن ، ثم الى قوة الاتصال بعالم الأنوار ، ثم الى طرح الكونين و قصر النظر الى نور الانوار ، وكمالها تؤدى الى طى مسافات علية بلادلالة . و مشاهدة اتصاله او اتحاده بالحق اوالمفارقات او بالكل مدبراً له ، وربما استغرق فى جمال الاول بحيث يضمحل عنده الكثرة فى الوحدة و التفصيل فى الجمع، ولا يرى فى الوجود غيره ، و هذا مقام العبودية الذاتية المعبر عنه بمقام الفناء و الجمع ، و لصاحبه الجمع بين النقيضين المعتبرين ، و فوقه مقامات خارجة عن حيطة البيان ، و حصولها غالباً عند شروق بعض التجليات .

ثم ما بين العلة والمع من العلاقة اقوى العلاقات، فلااتحاداشدممثا بينهما ، الاان حصوله الموجبالبهجة فرع المناسبة، ويزداد بازديادها.

البرزخى و الحيوان التام مجرد برزخى و اذابلغ الانسان الى التسجرد المقالاني يصير انسان الى التسجرد المقالاني يصير انسانا تاما ثم يتكامل تدريجا الى ان بلغ مقام الفناء ويصير اكمل المجردات والشئ قديكون اكمل بالنسبة الى شئ يكون اشرف منه، لان ملاك الاكملية الاحاطة والاستيماب و مناط الاشرفية البعد عن المادة حلال

۱ كانه يدعى الفناء بالنظر الى ذاته ، و البقاء بالنظر الى ربه ، وان لايشب نفلا واثرا اصلاوان يضيف الى نفسه كل الر فى الوجود و ان يدعى معدوميته المطلقة و ان يدعى نفسه كل الإنسياء الوجودية سمنه اعلى الله قدره.

فاشد الأنوار اتحاداً و ابتهاجاً بالاول تعالى هــوالأول ، والآخر فــى القوسين وغيرهما من العقول و النفوس يختلف باختلافها في النورية الذاتية والكسبية ، و لرجوع كل بهجة الى ادراك الكمال ، وكرن الحقيقي منه ذاته ، و غيره مترشحاً منه . فابتهاج الكل به حقيقة ، الاان صاحب الجمع لاستغراقه و استهلاك الكل فيه عنده لاابتهاج له بغيره ونو بالتبعية والانتساب، بخلاف غيره، فانه قد يبتهج بادراككمال غيره من ذاته ، و ماعداه بملاحظة صدوره منه تعالى و رجوعه اليه،والمبتهج بالغير على وجه الاستقلال قاصر النظر ، ثم البهجة تزداد بازدياد العاقل و المعقول اشراقاً وكمالاً، بل اتحاداً بينهما ، اذا ابتهاج الشي بأدراك كمال ذاته او ما ينتسب اليه باحدى النسب الاتحادية اشد من ابتهاجه بادراككمال المباين ، ولكون الاول تعالى فيالكمال فوق التمام ، و قوة النسبة الاتحادية بينه و بين الانوار المترشحة منه ، محث تراهعند وقوعها في اشعة بعض تجلياته اقرب بذواتها منها ، بل تغفل عنها ، ولا ترى في الوجود غيره . و على هذا فابتهاج النفس المشرقة بتعقله اكثر من ابتهاجها بادراككمال ذاتها بقدر ما بينهما من التفاوت في الكمال ، و اتتفاء ذلك في اكثر النفوس لظلمتها الحاصلة من غواشي الطبيعة . و بذلك يعلم ان اشد الابتهاجان للواجب بتعقل ذاته و معلولاته مـن حيث صدورها منه ، ثم للأشرف فالأشرف في سلسلة الصدور ، حتى ينتهى الى اخس النفوس.

### (لمعة)

النفس اذا تجردت بالكلية يتحد قوتاها و يصير علمها عين القدرة كساير المفارقات ، فما تعقله مدعنة لها تحضرها . الا ترى ان ما تعقله في المنام معتقدة له ، يتمثل عندها ، و ذلك لضعف العلاقه، فكيفاذا

انتفت بالكلية ١.

#### (لمعة)

مطلق الادراك ولو بالاحساس يرجع الى التجريد فيلزمه بورية ازداد المدرك تجرداً و ضياءاً ، ازداد الإدراك ظهوراً وجلاءاً والمدرك المدرك والمدرك الدرك والمدرك والمدرك المدرك والمدرك والمدرك أن المقارن من كل وجه لايجرد ولايجرد ، وكلمن نوراً و صفاءاً ، فما يدركه كل مدرك يتبع نحو وجدوده في التجدد و المادية . فمعلومات النفس و هي في مرتبة الهيولي هيولانية بالقوة ، و في مرتبة الحيال اشباح مثالية ،

١ - اى العلاقة بالكلية .

۱ – موجود مادی بواسطهٔ فقدان صریح ذات و صمیه وجهد و تفرق اجزاء ، به خود را ادراك می نماید و نه مدرك و معلوم غیر واقع میشود لذا باید توسط صورت منتزع از آن ، آنرا ادراك نمود و ناچار ددرك بالذات نفس صورت موجود در قوای ادراكی است و در حقیقت وجود خارجی آن مدرك بالعرض است نه بالذات .

نفس انسانی باعتبار وجود ابتدائی در اول مرحلهٔ ظهور نه خود را ادراك مینماید و نه قوای خود را چه اتکه خودداری صریح ذات نیست فوای آن نیز مانند اصل وجود آن بالقوهاند نه بالفعل و بنابرقیاعدهٔ امکان اخس ، نفس نیز باید بعد از طی درجات معدنی و نباتی و وجدان امکان اخس ، نفس نیز باید بعد از طی درجات معدنی و نباتی و وجدان دایات ، نفس بالفعل حیوانی گردد و قوای خود را وسیله تکامل قرار دعد و بمقام عقل بالفعل برسد نه آنکه قوای آن کاملاً بفعلیت برسند ودر اختیار نفس جزئی حیوانی قرارگیرند و صاحب قوی و آلات بعدیسورت مجرد تام الوجود ببدن مفاض و قوای خود را از حالت تعطیل خلاص نمایددرخالتی کهقوهٔ خیال نیز خود تجرد برزخی دارد وارتباط آن باعقل ماید مورث مجرد برزخی و

و في المرتبة النفسية ، اي حين تجردها مع ضرب من التعلق بالمادة معقولات معقولة يلحقها بعض العوارض الطبيعية ، و في مرتبة العقل معقولات صرفة ، و مادامت في التدرج ففي اي برتبة كانت ، لايكون لها الا ما يختص بها من المعلوم ، ولا يحصل لها ما يختص بالتي فوقها ، و اذا بلمت الى الغاية فصارت عقلا يحصل لها وحدة جمعية هي ظل للوحدة لالهية ، فيتمكن بها من اتحادها بكل مدرك ، و تصورها بكل صورة فلها ان يستعمل الحس و الخيال في ادراك مدركاتهما و قوتها النظرية في اخذ الكليات من المواد الخارجية ، و ان يتصل بالمغارقات معرضة الطبيعة ، لايمكنها ان يعقل الانوار المجردة و القواهر القدسية على ماهي عليه و غاذا خلصت عنها بالكلية و عرجت الى عالم القدسواتصلت باجنحة الكروبيين ، نالت حق صحبتها ، و طالعتها على ماهي عليه و المحصل: الوجودية و توقف ذلك ان الحكمة لما اقتضت وجود جامع للنشئات الوجودية و توقف ذلك على جوهر هيولاني الأصل متدرج في المراتب الوجودية الى المرتبة على جوهر هيولاني الأصل متدرج في المراتب الوجودية الى المرتبة على جوهر هيولاني الأصل متدرج في المراتب الوجودية الى المرتبة على حالي المرتبة على المرتبة الى المرتبة على المرتبة الى المرتبة على المرتبة الى المرتبة على جوهر هيولاني الأصل متدرج في المراتب الوجودية الى المرتبة على المرتبة الى المرتبة الى المرتبة على المرتبة على المرتبة الى المرتبة على المرتبة المرتبة على المرتب

وة تخیل نفس مجرد عقلی قبل از صورت عقلی وحدوث صورت عقلی بعد از حدوث نفس مجرد برزخی حیوانی از باب اتکه فعلیت قبول فعلیت نبول فعلیت ان المجرد اتام المقلی لاستواء نسبته الی جمیع المادیات افاضه ببدن جزئی نمیشود چه آتکه عقـل صرف امکان ندارد مدتها معطل و سرگردان گردد تا قوای آن بالفعل شودلامتناع حدوث ذی الآلة قبل الالة و این کلام در نفس مجرد حیوانی نیزدر انسان و حیوان وارد است لذا باید اذعان نمودکه حدوث مجرد برزخی و عقلی نقط از طریق حرکت تدریجی جوهر مادی تائیل بمقام تجرد ناقص یاتام

لعقلية ، فخلق النفس كذلك، فلها بعد قطعها المنازل الكونية والوحول الى مرتبة الأنوار ، ان يتصل بكل واحد و يفعل افحاعيله الادراكية و التحريكية. ولاينافي في ذلك وحدتها، لأنها وحدة جمعية تجامع المختلفات، ولدا تجتمع فيها المراتب الاربع للقوة النظرية في وقت واحد بالقياس الى معدد ، فانها كما يعتبر بالنسبة الى الكل ، يعتبر بالنظر الى البعض ايضاً. و الستر أن النفس لتجردها السفوب بالعوارض المادية و الأفكار و الستالة النافق المختلفة كمراة كرية ذات قستى مختلفة في الكدرة و الصقاله المختلفة باختلاف الأفكار و الرياضات المصقلة ، فاذا حادث نفوس منها شطر مبدء الافاضة ، فاذكات كدرة لم يتمثل فيها صورة، وانكاف علية ، او مثالية او عقلية ، و المناط في السعادة و الشقاوة هو نحو حسية ، او مثالية او عقلية ، و المناط في السعادة و الشقاوة هو نحو عدما ، و فيما يفاض عليها من المصور، عند التوجه الى واهبها .

### (لمعة)

انماالادراكباقسامه للنفس، فاحساسهامشاهدة ماارتسم في الحواسمن صور الجزئيات او ذواتها العينية بالانكشاف الاشراقي عند حضورها، و تخيلها مطالعة صورها العربية في الخيال بعد عيبتها، و توهمها ملاحظة ما ارتسم في الوهم من المعاني الجزئية المأخوذة من السواد الخارجية، و تعقلها مشاهدة الذوات المجردة النورية بالعلم الحضوري، او ادراك الصور الكلية المجردة الما بالأخذ من الصور المرتسمة في الحيال بعد تنو رها بنور العقل الفعال ، او بفيضائها منه اليها ، او يؤينها فيه ، لارتسامه بالكل جمعا و تفصيلاً. و تعريفه باتحاد العاقل بالمعقول غير معقول ، اذ الاتحاد باي معنى اخذ يغايره ، وان كانرضرب بالمعقول غير معقول ، اذ الاتحاد باي معنى اخذ يغايره ، وان كانرضرب

منه يلازمه ، و هو التمثيل بالصورة و الحقيقة ، او الشروق بانكشاف الذات و الهوية . فان اخذ الحقيقة بالحصولي والهوية بالاشراق الحضوري يوجب اتحاداً معنوياً اقوى من اتحاد المادة بالصورة ، الاانه لابشت العاقلية للمعقول ولا توقف النفس عليه في التحصل والوجود ، لاختصاصها و استقلالها بالتحقق مع قطع النظر عنه ، و لذا يزول عنهـــا و هي باقية بهويتها المتعينة ، فاتحاد هما يشابه بوجه اتحاد العلة والمع، وبآخراتحادالعرض والموضوع فهيقوة الاحاطة بهوالتصرففيه والتملكله، و هويتبعها في الثبوت و التحقق ، وكأنه شأن من شئونها ، و يــزداد التصرف والاتحاد بزيادة قوتها و تجرُّر دها الى حدِّد تمثله في ذاتها صورة جوهرية قائمة بذاته . و امكان الزوال لاينافي الاتحاد بين المحردات مع التمكن على الإحضار ، فإن احكامها مخالفة لاحكام الماديات ، فهو يجامع المعايرة الواقعية . و القول باتحادهما بمعنى صيرورة احدهما عين الآخركما نسب الى بعض الاوائل بيئن الفساد ، لاستحالة اتحاد الإثنين مطلقا. و بمعنى صيرورة النفس بحيث بصدق عليها مهية اوصورة كلبة و تصير جزء صوريا مقوما لها ــكما اختاره بعض الأواخر ببطله زوالها مع بقاء التعين ، و توقفه على الحركة الحوهرية وهي باطلة ، وماذكره لاثباته مدخول .

<sup>1 -</sup> اتحاد النفس مع المجردات الطولية و العقل الفمال او اتصالها برب نوعها و اتحادها مع الصور العقلية و الخيالية من المباحث التى قل من بهتدى اليها سبيلاً چون اين مساله برتحقيق درميانى و مسائل مختلف مبتنى است و اين اتحاد ، اتحاد مبهم ولامتحصل بامتعين و متحصل است نهاتحاد دوشئ باحفظ فعليت وتماميت تعين ، مؤلف علامه بالتكه كثيرى از مبانى ملاصدرا را پذيرفته در اين بحث از قبول حسق تحاشى دارد ، و منشأ تحاشى عدم تصور حقيقت حركت درجواهراست،

ثم قدورد عن الأوائل اتحادها عندالتعقل بالعقل الفعال ، فان اريدا به وقوعها في اشعة انواره فصحيح ، لأنها عند التفكر ينقطع عن هذاالعالم " ر يتوجه الى العالم العقلي ، فيشرق عليها علتها القريبه القيمة بامرها ، فيدرك بهاالصور والذوات المجردة ،كادراك البصر مدركاته عند اشراق الشمس عليه ، وان اربد به مايرفع المعايرة الواقعية بينهما، فلانفهمه . ثم النفس عند تعقلها لشي ، لوعقلت العقل ايضا باوصافه الخـاصة او المشاهدة الحضورية ، يحصل بينهما الاتحادان ، ولكون بسيط الحقيقة من كل وجه تمام الاشياء الوجودية ، و تضمن كل علة و عال لما فسي. المعلول والسافل من الوجود وكماله على وجه جمعي مقدس عن التكثر شت بينهما اتحاداً آخر ، اذتحقق اصل الشع و حاق ذاته و حقيقته في آخر على وجه هو اشرف انحاء الثبوت شت بينهما اقوى مرات الاتحاد، مع ثبوت المغايرة الواقعية بينهما ، وكان اجتماع الاتحاد و المغايرةمن عجايب اسرار الوجود و العلية و المعلولية . وكذا الحال في المعقول البسيط بالنسبة الى المعقولات المفصلة ، فالبسيط الحق و هو الواجب ندائي يرجع اليه الكل ، فلايخرج عنه الا نقايصها ، و معقوله البسيط متضمن المفصلات باسرها ، وكل منهما يتضمن الكل مع زيادة تزيد على

قول باتحاد نفس باعقل فعال عين قول باتحاد عاقل ومعقول است كما حققنا الامر في المقدمة التي كتبناها على رسالة اصول المعارف للمحقق الفيض حلال-

۲ – اگر مؤلف همین مساله را کاملا تعقل می فرمود که نفس بچه نحو متوجه عالم عقل میشود و قوهٔ بصیرت جهت رؤیت کلیات در عقل که از قرب نفس باعقل حاصل می گردد ، بدون آنکه نفس سیر وسفری بمالم عقل نماید میسور نمی باشد و ناچار نفس از ناحیه نکامل بعقل نزدیا میشود این همان حرکت جوهر است .

مالایتناهی بمالا یتناهی ، و هسی التی یختص بها عالم الوجه وب و المرتبة الالهیة ، وكلما یتنزل من الوجودات و بسائط المعقولات ، یترك البعض حتی ینتهی الی آخر الوجود و التعقل ، فكل موجود او معقول یتضمن ماتحته مع الزیادة .

#### (لمعة)

### اثبات عالم المثالى وبيان احكامه

الحق وجود برزخ بين عالمى الحس و التجرد ، و هو عالم المثال لتلويج الشوات ، و تصريح اولى المجاهدات، ودلالة الامكانالاشرف، و وجود انموذجه فى العالم الأصغر .

ويؤكده كون الانسان ذانشات ثلاث كلها فيه اولا بالقوة ، وبعصوله في الحسية استوفى درجات قوتها ، و صارت فيه بالفعل ، لأنه تمامها و غابتها التى به يتم و ينتهى ، و بقى بالقوة بالقياس الى الآخريين ، وما بالقوة منتظر الوقوع ، والالزم التعطل فى القطريات المودعة فى الطبايع، و انتظار الوقوع و الفعلية يصحح حصولهما ، وهو يتبت وجود الآخريين فى الخارج ، لتوقف تمام الفعلية وكمال التخيل و التعقل المسوجب للمشاهدة على حصوله فيهما . و بذلك ثبت العوالم الثلاثة ، وكلها المتكثرة لا بعقيقتها المتحدة ، تشرلت من سر اللاهوت و غيب الهوية متظابقة ، و مظاهر الاسماء باعتبار ، و عينها باخر ، فهى بعفهوماتها الى قدس الجبروت و والقواهر العقلية ثم الى صقع الملكوت والاشباح المثالية ، ثم الى ارض الناسوت و بقعة الاكوان الحسية ، و يتصاعدا المثالية ، ثم الى ارض الناسوت و بقعة الاكوان الحسية ، و يتصاعدا

على عكس ذلك . ثم عالم المثال! ينقسم الى مثال مطلق منفصل وهــو

\_

خرد بدون حرکت جوهر قابل تعقل نمیباشد ــجلالــ

۱ ـ چون علاوه برتجرد عقلی ۲ تجرد برزخی نیز در نفس انسانی تعقق دارد و مؤلف علامه بآن اذعان فرمود ۲ این سخن پیش میآیدک صورت برزخی و نفس جزئی حیوانی که تحت سیطره و حکم نفس مجرد کلی آدمی است با آنکه بانفس تامالتجرد بوجودی واحد موجودند با نفس عاقله حادث میشود و یا آنکه قبل از آن حادث میشود در هرصورت اشکالات متعدد وارد است و این مسلم است که آدمی قبل از بلوغ عقلی تجرد برزخی را واجد است و حیوانی بالفعل است علاوه براین اتحاد نفس جزئی حیوانی باقوای ظاهری و باطنی خود امری مسلم است و چرائی نداریم مگر آنکه قائل باتحاد نفس مجرد عقای بانفس جزئی حیوانی و قوای آن شویم حدوث قوا قبل از صاحب قوی از محالاتست و آنچه در توجیه آنگفته اند نامام است

نقس چه جزئی وچه کلی بیدن اضافه دارد و با آن متحدست چون صورت با ماده ترکیب اتحادی دارد از باب حمل و مفاد حمل اتحاد در وجردست ، بنابر تجرد نفس جزئی و قوهٔ عقلی ملاك اتحاد صورت مجرد و مادهٔ بدنی رادر کجا باید جستجو نمود مگر آنکه بگوئیم بدن و قوای مادی آن رقائق و مرتبهٔ نازلهٔ نفسند و نفس از باب اتحاد بین مساده و صورت در مقام طبع عین طبیعت و در مقام متر نع از طبیعت عبن قوای منفعر ناهری و قوای باطنی جهات ارتباط عقل باطبیعت و جمیع قوای منفعر در طبیع تتو شئون رابط بین طبیعت و نفس برزخی و عقلی در سلك برجود واحد نفس قرار دارند و فرق بین نفس و عقل از این جاظاهر میشود، ناچار باید تجرد حاصل در مقام صعود وجود از حرکت جوهر مساده حاصل کردد و نفوس در انتبای وجود کماهو الواقع و الحق بـ عد از تحمیل توسیط ماده

البرزح النزولى المبدع وله الاولية و فيه صور الوجودكله وكلها بهيئة نورية جوهرية ، ولا ينقضى عجايبها . ولكونها مقدارية غير مادية ثبت التوسط ، والاجسام الصقيلة و القوة الخيالية فى هذا العالم مظاهرها ، وشبهة المشائين فى نفيه واهية ، والى مقيد متصل هو العروجى المورد للنفوس بعد المفارقة ، وله الآخرية . و موجوداته النفوس ومافى صقعها من صور نورية و مطلمة متحسدة من اخلاقها ، مبدعه منها بقوتها المتخيلة . و علة المغايرة دورية تشرّلات الوجود و معارجه ، و اتصال تخر النقاط فى حركته باولها ، فيختلف البرزخان . وما يأتى من استحالة التملق بالأبدان المثالية المنقصلة و الناطقة بعد مفارقتها بنفسها المتخيلة واخلاقها بتجسد الكل بصوريناسبها فيشاهدها مبتهجة اومتالمة كما يشاهد صور الاول مع قوتها ، و لجمعها النشآت لها ابصار ينفتح كل منها فى صور الاول مع قوتها ، و لجمعها النشآت لها ابصار ينفتح كل منها فى ضعيفة

→
متدرجا جميع درجات تجرد را تا تشرف بمقام اتصال بمرتبة وجودصرف
استيفا نمايند چه آتكه نفس اگر مجرد صرف است مقام عقل عيولاني
و تحصيل استعداد جهت درك كليات چه معنا دارد و بنابرواقميت عقل
هيولاني و بودن نفس ماده ممقولات و متخيلات بل كه احساس ، محال
است كه بدون تحرك ذاتي از مقام نازل بمقام عالي برسد و يؤيد ماذكرنا
عدم تصور الكون و الفساد في النفس و شئونها فلا محيص لنافي المقام
عن الالتزام بورود الايرادات و قبولها ولايمكن التخاص عنها اصلاو يجب
للباحث الاذعان بالحركة الجوهرية و المؤلف يفسر منهاو لوازمها فسراد

متأخران از حکما با آنکه کثیری .ازمبانی مسلاصدرارا ناچار قبول نمودهاند در مساله حرکت در جوهر از باب غموض تصور آن مخسالفت نمودهاند . مظلمة ، فان خلصت الى العالم العقلى يرفض الجسدين ، صارت عالماً عقلياً فيه صورالوجودكله حيّه نورية عقلية ، فيشاهد الكل مبتهجة و بصاحبها مغتبطة .

و الصور المنفصلة قائمة بذاتها بلا مواد ، و دعوى استحالة قيام الصور المتخلة بذاتها بلامحل ، نظراً الى ان يخصص مراتب الاقدار المساحية في الطبايع الجسمية و تمييز اجزائها المتباينة في الـوضع، متوقف على المحل، مقايسة باطلة. اذالاشباح المثالية الاخروية لتجردها مخالفة للصور الحسمية الدنيوية في الاحكام، و وعاء تلك الصُّورصقع الواقع ولاحد ولا نهاية لتعاليه عن الامتداد و التقدر ، فيسع مالايتناهي من الصور والأشخاص المثالية بلاتزاحم و تضايق ، فهو يخالف البعد المكاني بالتقدر و التناهي و عدمهما ، بل لانسبة بينهما ، اذ المتناقضات من الاحكام الحسمية بالقياس اليه على نسبة واحدة ، فساحته اوسع من ان ينسب اليه اضعاف الأبعاد الحسية بنسبة . و فسيكون تلك الصور قديمة او حادثة ، شاعرة او غير شاعرة ، محل كلام . و ظاهرهم قدمها، مع كون كل منها كأصلها في كونه عقلاً او ذا نفس ناطقة اومتخيلة اونباتية. او مجرد صورة غير مدركة . و بذلك يظهر أن البدن الانسان المثالي المنفصل لتعلق النفس الفطرية به يمتنع ان يتعلق به النفس المنتقلة ، اذ تعلق نفسين ببدن واحد غير معقول ، فلابُّد ان يكون البدن للمنتقَّلة من المثالي المتصل المخترع لها ، فيحصل وجه آخر الانقسام عالم المثال الى قسمين ، وهو أن البدن المثالي المنفصل أما قديم أو حادث، وعلى التقديرين اما ذو نفس مدركة اولا ، و تعلق المنتقلة به على الأولين بين الفساد لما مر ، وكذا على الأخيرين لتوقفه على الاستعداد المنفى في الأبدان المثالية ، فلابد من تعلقها ببدن مثالي متصل مبدع لها واختيار الاول. و الجواب بان تعلق المنتقلة به من حيث موضوعيته لتخيلها لامن حيث التدبير و التصرف ، مما لاوقع له . واما الصور المتصلة فهمي قائمة بالأنفس المتخيلة ، فهي محلها و وعائها ، و لتجردها يسع مــا لا يتناهى، فساحة نفس واحدةاوسع من امتداد الجسمانيات بأسرها بمرات غير متناهية ، لاختلافهما بالتقدر و التناهي و عدمهما ، بل لعدم النسبة بينهما . والسُّرما مَّر من التخالف بين احكام المجرد و المادي، ووعاء ذات النفس و وجودها هو صقع من الواقع اوسع من صقع الواقع الذي هو وعاء المثاليات المنفصلة، لكون النفس اشد تجرداً منها . و يعلم بذلك ان وعاء المعقولات الصرفة و هي العقول القــاهــرة و النفوس المتصلة بها و وعاء ذوانها و وجوداتها مما لاحدّ ولا نهاية ـلهـماـ و جميع الأوعية الواقعية الغيبية والداخلية العلمية في جنسه مضمحلة لا نسة لها ، و حقيقة الوعاء للمحرد في كل من شهوديه العيني والعلمين يرجع الى حَّد ذاته و مرتبة حاق حقيقتة ، انه يزداد اتساعاً و انبساطاً بزيادة التجرد ، واقل مراتبه مما يضمحل فيه مالا يتناهى واضعافه ، فكيف بما للعقول القواهر في شهوديها ، ثم ما للكل مضمحل باطل في جنب ماللاول تعالى في شهوديه ، بل لا نسبة بينهما .

### ( ئىعة )

## [ في ان المعدوم لايعاد ]

اذوجود المعاد ابتدء مع المبتدا و بدونه انكان محالاً لسزم اختلاف حكم المثلين ، بل الواحد بعينه ، لان المعاد هسو المبتدأ بعينه بوجوده المعادى ، لوكان جائزاً بوجوده الابتدائي لم يدن جائزاً لزم اختلاف

الحلفين ، او اختلاف حكم المثلين ، ، بل الواحد بعينه عند فـرض وجود المعاد ابتداء مع المبتدء او بدونه ، و يخلل الغدم بين الشي و نفسه ، و قيام الموجود بالمعدوم ، و اعادة وقته الاول، فيلزم التسلسل و اجتماع المتقابلين فيه وصدقهما عليه و قياس الاعادة على الابتداء انما يصحح وجود المثل دون العين ، و امتناع العود لامر لازم للمهية "م الحكماء على استحانة طريان العدم على الكل ، لما تقرر عندهم من

۲ – قوله: و يلزم التساسل الخ اذرح) لا فرق بين الزمانين بالماهية ولابالعوارض فلابدان يكون الامتياز بالقباية والبعدية فيكون كل منهما فى زمان آخر و لكونه معاداً ايضاً بلزم التساسل \_منه\_

٣ \_اىالابتدائية والمعادية \_منه\_

جواب عن دليل المجوزين وهوانه كما يجوز ان يوجد ابتداء آيجوز
 اى صدق المستدأ والمعاد منه

ايجاده ثانيًا و هوالاعادة . و جوابه انالجائز لهذا القياس هووجود المثل في الماهية لافي التشخص للاستحالة العقلية \_منه\_

استحالته على البعض كالمجردات و اصول الاجسام .

والمليون بعدوفاقهم على جوازهالداتى ـ اذ الامكان يعطى جواز العدم ـ ين قائل بوقوعه لبعض الظواهر، و مانع منه لأبدية النفوس. و الوقوع عند مجوز الإعادة اعدامه بالأسر، و عند المانع التفرق مطلقا، او في المكلف كما في قصة الخليل حتى لايكون العوداعادة المعدوم بانمرة، لاينافي المعاد الجسمائي. و المليون على امكان وجود مثل هذا العالم للشمع و اتحاد حكم المثلين. و الحكماء على استحالته لا يحابه الكروية الموجبة للخلاء، و اختلاف المتفقات. ور د يجوز واحود اللكل، و اقتضاء المماثلة طلبكل ما في عالمه من المركز والمحيط.

# (لمعة)

## [ في اللذَّة و الألم ]

اللذة ادراك الملائم من حيث هو ملائم والالم مقابله ، وكل منها حسى و خيالى و عقلى ، و هو اشدها ، و الناطقة لجامعيتها المطلقة جمعت الثلاثة في الدنيا ، و هى دارالنقص والعبور ، فاجتماعها لها في دارالكمال و القرار اولى ، مشتلها المعاد أن . و الروحانى ثابت بتلويح الشرع و قطع العقل ، اذا بتهاجها بعد التخلص عن شوائب الطبيعة بمشاهدة ذاتها المشرقة وما اتحدت به من صور الرجود الكلية والذوات الممردة النورية بعد استكمال القوتين بصيرورتها عالما عقلياً مرتسما بالكل واستعلائها على البدن وقواه مما لاريب فيه ، اذاللذيذ الحقيقي هو الوجود والشعوريه ، و يزداداللكذة بازديادكماله و قربه و اتحاده بالمدرك ، وكون ادراكه اشدا واظهر حتى يصل الى الادراك بالكنه و المشاهدة ، ولاختلاف لذة النفس باختلاف الادراك ظهورا و جاداء و

١ ــ كون الادراك اشد .

المدرك كمالا و اتحاداً يكون اقوى ابتهاجاتها بتعقل الاول في الآخرة، لأنهالكمال الحق و اصلكلكمال و مقوم داتها و وجودها ، و مقوم الشي اقرب اليه من نفسه ، اذلولاه لكانصرف العدم. و وصول الادراك الى المشاهدة و عاية الوضوح انما هو بعد تجردها عن العواشي البدنية. ثم العقليات مجرد ادراكها يوجب الوصول اليها لسعة وجود العقلي من المدرك و المدرك و حضوره في كل محل و زمان و عدم حجاب بينهما الا الجهل، فاذا ارتفع حصل الاتصال، بخلاف الحسيات، فان ادراكها بالتخيل و التعقل لا يوجب الوصول اليها ، لضيق وجودهـ و تخلُّل الحجب الجسمانية من الحواس و محسوساتها بين المدرك و المدرك ، فلابد في الوصول اليها من الإحساس بها و تألُّتمها بنقايض ذلـك ، و لحملها المتخيلة و تجردها تبدع صوراً جزئية مثالية مناسبة لاخلاقها ، يلتذ او يتألّم بمشاهدتها ، فيصيركل نفس عالما مثالياً أيضاً فيه صـور التحسيات بأسرها ، و ربما صار اوسع من اضعاف هذا العالم بـل غيره متناه ، لعدم التراحم و المادية فيه ، وادراك المتخيلة مالا وضع له من الاشباح المثالية شبت تجردها ، فمنعه لاوحه له . وقد علم بماذكر ان الة النفس لادراكها الجزئيات هو البدن المثالي المتصل دون المنفصل كما عليه الاشراقيون، اذ تعلق النفس المنتقلة به يوجب تعلق نفسين بيدن واحدا نكان ذا نفس ناطقة ، او حدوث النفس لبدن بلا استعدادان خلتي عنها لاتتفاءالاستعداد في الابدان المثالية . و الدفع بعد اختيار الاول يكون تعلق الثانية على وجه الآلية للتخيل دون التدبير و التصرف، كالاولى ، فلايمتنع الاجتماعكما ترى .

و اما الجسماني و هو الالتداد اوالتالم بالحسيات بعد التعلق بالبدن الحسى، فقد اثبته الشريعة و يقرره العقل، لوجوب المكافاة بمقتضى الحكمة و الطبيعة ، واقتضاء الجامعية الجمع و تعطئ الاكثر لولاه ، لعدم دركهم غير الحسى. والإعادة بعود الإجزاء الأصلية دون الفضلية ، او انشاء بدن آخر حسى كالأول بعينه . فلايلزم في أكل انسان انساق محذور ، و التناسخ هو النقل الى بدن آخر دنيوى دون الأول ، او آخر اخروى . و عدم تناهى الابدان في الاخرة غير معلوم ، فلايلزم عدم تناهى ارضها ، على انها معايرة لأرض الدنيا ، فاختلافهما بالتناهى و عدمه ممكن ، و امكان عالم آخر تصحح وجود الجنة فوق الأطلس ، و توقف اللذة الحسية على الايلام ممنوع ، و دعوى استحالة دوام الحياة و عدم تناهى القدوة المجسمية و تولد البدن من غير توالد ممنوعة ، و لعل اجتماع الثلاثة للبعض ، اذالمنغم في الطبيعة محروم عن البهجة العقلية ، و المتخلص عن شوائبها الى عالم الانوار يستحقر الحسيات فلا يلتمت اليها .

### مسألة

النفس كمرآة قابلة لكل صورة عقلية ، و فعليتها بالتمامية والصفا و عدم الحجاب و التوجه وكونه شطرالمطلوب. تعدم البهجة العقلية لاحد تقايضها من النقص بالهيولانية، و عدم التقوم او الكدرة بدمائم الأخلاق، او حيلولة عقد الباطل تقليداً او تعصّباً ، او عدم الطلب ، اوكونه لاعلى وجهه .

### (لمعة)

النفس الكاملة في العلم و العمل يلغ غاية اللذتين ، و الناقصه في مجرد العمل باكتساب هيئات ردية تلحقها نوع اذى ، ثم ينجيها العلم لعدم لزوم السبب ، و الساذجة عن الكمال مع الجحود و الشوق اليه ، بلزمهاكمال الألمين ، و بدونهما يتخلص منهما بلالدذة ، او مع لدذ

ضعيفة لسعة الرحمة و شمولهاكل من خلى عن منافياتها ، و معالأول دون الثانى يلحقها مرتبة منهما دون الأشد ، و بالعكس من الأدنى دون الأكبر، و هو الم النار الروحانى الذى فوق الم النار العجسمانى .

### ( لمعة )

# [ في تقسيم الأنوار المجسّردة ]

الانوار المجردة ينقسم الى الواجب و العقول وارباب الانواع و النفوس الفلكية والانسانية بل المثاليةالمفاضة اولا على المثال المنفصلة.

و ذوق الاشراق يعبر عنها بنور الأنوار و الأنوار القاهرة والمجردة و المدبرة الاسفهبدية ، وكلها ذوات نورية شارقة و حقايق محيطه منسطة لامعة عاقلة بالعقلين ، البسيط المجمل و المتكثر المفصل ، اما بالحصولى الكلى او الحضورى الجزئى . فكل معنى بندرج فيه معان كلية معقول بسيط حصولى ، و هى مفصلاته ، وكل ذات ينطوى على ذوات شخصية بسيط حضورى و هى تكثراته . فابسط المعانى اعمها وابسط الذوات علة الكل ، و الثلاثة الأول مستبعة لوجودات عينية كالظالها ، و البواقى مع قوتها لهويتات ذهنية قائمة فى صقعها ، و هى مختلفة فيما ذكر . فالواجب تام فى الكل و فوق التمام بمالايمقل و يحد و فوق الكل بما لايتناهى و يعد ، و مستتبع للكل بالافاضة والاشراق ولايخرج عنه شئ للوجود مصداق ، بل الكل بالقياس اليه كرشحة بالنسبة الى بحر لانهاية لأطرافه ، و لمعة بالنظر الى نيتر لإغاية لمظمته و اوصافه ، بل النسبة بينهماولو بالتناهى وعدمه مفقودة ، اذالمقايسة بين عالم الوجوب و العلية ، وصقع الامكان و المعلولية غير معقولة ، واللامافة بين مفيق الحدوث و متسع القدم كالإضافة بين الوجود و العدم ، فهو علة الكل الحدوث و متسع القدم كالإضافة بين الوجود و العدم ، فهو علة الكل الحدوث و متسع القدم كالإضافة بين الوجود و العدم ، فهو علة الكل الحدوث و متسع القدم كالإضافة بين الوجود و العدم ، فهو علة الكل

ولا نسبة للكل اليه ، وله غايةكل كمال و جمال بحيث لا يعقل مزيد عليه، ومالكمالاته من الشدة والعدة يزيد على مالانتناهي وفوقه بمراتب غير متناهية كل مرتبة له مراتب كذلك وهكذا الى غير النهابة، بل نسبة التناهي و عدمه اليه نسبة واحدة لاتنفاء النسبة بين المدرك المحاط و المتعالى عن ادراك العقول القاهرة فما له من الوجود والبقاء و النورية و البهاء و القوة والاستيلاء و الاحاطة والانساط والعلم الابتهاج و الأسماء و الشؤن و المعلوم و المعلول لابمكن دركه ولا نهايةله . ثم يتلوه الأنوار القاهرة مع ماعلم من عدم النسبة بينهما ، لاختصاص المرتبة الواجبية بما يز مد على ماظهر من الوجودات وكمالها بما لايتناهي بمرات غيرمتناهية، بل لا يعقل النسبة بوجه كما مر، ثم المجردة ثم المدبرة و هي اضعفها في الكمالأت مع اتصاف بعضها بما لايتناهي منها. و لكل عال قهـــر و اشراق على السافل ، و لكل سافل تعقل و محبة له بحسبهما يحصل بينهما الاتصال، و يختلف ذلك باختلافهما قوة و تجرداً ؛ فللناطقة أن يتصل بكل من الأنوار ، و بحسبه يحصل الاشراق ، فيشتد استشراقها منه باشتداد اتصالها المشتد باشتداد تعقلها له ، فعند تعلقها بالبدن بضعف اتصالها بالانوار لضعف تعقلها بالحجب البرزخية ، فاذا تخلُّصت الىعالم النور وانقلب علمهاالحاصل بالاوصا فوالمفهومات بالحضوري الاشراقيء حصل لها غابة الانساط و تمام الاقصال ، و تنورت بتجلى الأنوارعليها، فيشرق عليها من نور الأنوار اشراقات غير متناهية لعدم تناهى انواره ، وكذا يشرق عليها منكل واحد من الأنوار القاهرة والمجردة و المديرة التي لايتناهي اشخاصها اشراقات غير متناهية ، اذالانــوار الذاتية و السانحة لكل منها غير متناهية ، فيصير مشرقة بجميع هذه الاشراقات ، فحصل لها من البهجة و السعادة مالا بمكن وصفه .

#### (لمعة)

القائل بالجسماني حمل ماورد في الشريعة من وقايع البرزخوالآخرة على معاينها الظاهرة ، لانها امور ممكنة حكاها الصادق فيحب تصديقه، و مالروحاني اولها إلى مايناسبه ، فأول سؤال القبر و ثوابه و عدابه الى تخيل النفس بدنه مقبوراً و اصلا اليه اللذات او الالام على سبيل المجازاة ما اعتقدته في الدنيا ، و نفخ الصور الى نفخ الارواح في الصور . نارة باماتة الصور الطبيعيَّة و ابراز البرزخية مشتعلة بالارواح ، واخرى ماظهار الارواح قائمة بذواتها اوبالصور البرزخية ، والقيامة الى عالم المجردات ومستقرها، اواليفناء الكلاوالنفوس في ذاتها وبقاءهما باللهوظهورالحق بالوحدة الحقيقية والبعث الىخروج النفس من الهيئات المحيطة بها، والحشر انى وصول كل نفس اوشع الى غاية فعله، او الى غاية العايات وهو المبدء الأول. نعالي ، و صحايف الاعمال الى الواح النفوس المرتسمة بآثارهـــا ، و كتابتها الى ارتسامها بها ، و نشرها الَّى التفاتها الَّيها بارتفاع الشواغل ، و الحساب الى جمع تفاريق الاعمال و تعريف مبلغها في لحظـة بعليُّو القدرة الالهية ، و الميزان الى متعرّف الحقاس و متمير الحق من الباطل كالعقل النظري او الملك القدسي او النبي او الوصي ، و الصراط الي العدالة و التوسط في الأخلاق ، و الجنة و النار الى العالم العقلي او البرزخ الدخاني او الى الشطرين من العالم المثالي اى الصور البهية الملذة والكدرة المظلمة المولمة. والثلازم لكل دكين أنالابترك القطعي بالظني و التحقيق بالتخمين.

# البابالخامس

# باب النبوة والبعثة

النبوة اى البعثة مسن الخالق الى الخلق ، و هى واجبة لوجبوب اللطف المتوقف على فوايدها، كالتنبيه على الطلب ، و تعليم مالا يدرك بلعقل ، و تتميم مايدرك به ، و بيان النافع والضار، و الثواب والعقاب، و قسمى الاخلاق والافعال ، و مايحتاج اليه من الصنايع الحقية ، ووضع قانون يرجع اليه عند المنازعة حفظاً للنوع . و يختص النبى بكمال العاقلة و المتخيلة و الفعالة ، فيعقل الكل بسرعة ، و يرى الملك ، ويسمع كلام الحق ، و يتصرف في مواد الأكوان . ولإختلاف مراتب النبوة ، واقويها مرتبة الخاتم ، لاتصالها بمرتبة اول يختلف مراتب النبوة ، واقويها مرتبة الخاتم ، لاتصالها بمرتبة اول وكل متحاذيين من القوسين متساويان ، و اختلافهما بالعلية والمعلولية يعارضه الاختلاف بالتوجه و التقارب ، و الصغود و مقابلاتها . واشرفية يعارضه الاختلاف بالتوجه و التقارب ، و الصغود و مقابلاتها . واشرفية و الخلافة الالهية ، مع وجود المضاد للقوه العقلية لهم ، و مجاهدتهم في استعلائها عليه ، و انقياده لها . و في هذه الدايرة الأولى من العقول في المتعلدية المولية المولية الميابة عليه ، و انقياده لها . و في هذه الدايرة الأولى من العقول في المتعلدية المالية المالية و من العقول في هذه الدايرة الأولى من العقول في المتعلدية المالية المنابة عليه ، و انقياده لها . و في هذه الدايرة الأولى من العقول في المتعلدة الدايرة الأولى من العقول في هذه الدايرة الأولى من العقول في المتعلدة المتعلدة المنابدة الم

١- اى الفاضلة والمذمومة

٢ \_ والافعال الحسنات و السيئات .

٣ ــ اىالعاقلة .

إ - اى المتخيلة .

ه ــ اى قوة التحريك .

٦ \_ هذا متفرع على كمال القوة العاقلة .

كالطالع ، و من الاجسام البسيطة كالرابع ، و من المركبات كالسابع ، و من النموس الانسانية كالعاشر . و اول الارباع ابداعى مفارق ، و ثالثها تكوينى مقارن ، و ثانيها كالاول فى الاول ، وكالثالث فى الثانى ، و رابعها كالاول فى الثانى ، والمعها كالاول فى الشائى ، والمعها كالاول فى الشائى ، والمعها كالاول فى الشائى ، والشائى ، والشائى كالثانى والرابع متقابلان فى الحكمين .

### (لمعة)

من لوازم النبوة اثباته بالمعجزه و اخباره بالغيب ، والاول يسلزم الخاصة اثالثه ، و وجهه ظاهر ، و الثانى الآوليين ، او باتصاله باحد الأنوار الثلاثه، يطلع على مافيها من الصور الكلية والجزئية الكاينة والآتيه، فان اخبربها بلاتصرف فيها للمتخيلة فهو ،حى صريح ، او معه بالمناسبة وحى يفتقر الى التأويل ، فاتصاله بعالم الوحى اتصاله باحد الانوار ، والوحى اطلاعه على مافيه ، و هولاينفك عن رؤية الملك اما بصورت والوحى اطلاعه على مافيه ، و هولاينفك عن رؤية الملك اما بصورة ومحلها، العقلية او النفسية ان لم يتصرف المتخيلة بماشاهده من الصورة ومحلها، في بنظاسيا و تعشل لديه صورة انسية بهية ناطقة بكلام فصيح مخبر عن معنى صحيح ، وقد يضعف العايق لغيره فيحصل له هذا الاتصال في المتخيلة كمفاهدته بعض الصور المخترعة للنفس بدون الاتصال ، وهما المتخيلة كمفاهدته بعض الصور المخترعة للنفس بدون الاتصال ، وهما في اليقظة كاضفات الأحلام في النوم، والوجوه الأربعة يحصل في النوم أيضاك في اليقظة كاضافات الأحلام في التغير ، و الثاني رؤيا صادقة يفتقر اليه ،

ا القاهرة وهى العقول و المجردة وهى ارباب الانواع والمدبرة وهى النفوس الكلية.

والاخيران اضغاث احلام . و بذلك ظهـركيفية الرؤيــا و التفرقة بين اقسامها [ من الصادقة والكاذبة والمحتاجة الى التعبير والغنية عنه ] و السرفي حصول الاتصال بضعف العايق وارتفاع الشواغل انحصار الحجاب من الانو اربها، اذ غرها كالبعد والحهة ومثلهما حجب الماديات. فالانوار الصافية عن الشواغل الحسية لا يخفى بعضهما عن بعض ، بل الكل للكل ظاهر ، واشراقات العوالي و تجلياتها على السوافل متراكمة، فيتصل بها بالوقوع تحت اشعتها و بوارق انوارها ، فالانوار المدبرة الانسة اذا قلَّت شو اغلها الحسية يتخلص الى الانوار المدبرة السماوية او غيرها من الأنوار القاهرة او المجرّدة ، فيطلع على مافيها من النفوس الكونية ، ثم ضعف العايق ورفض الشواغل الموجبين لالتفاتها الى عالم القدس واتصالها به ، اما لقوتها الاصلية الموجبة لجمعها الجوانب المتحاذبة ، لا يشغلها شأن عن شأن، كماللانبياء ، او المكتسبة بالمجاهدة كماللمرتاضين من الأولياء ، او لضعف قواها وآلات التدبير فطرة ، فاعرضت عنها متخلصة الى الجانب الأعلى ، او عروضاً لأجل مرض،كما للمرورين او المصروعين ، او فعل مدهش للحس والخيال،كما للكهنة و بعض المتصوفة . وفي كل منها يحصل نوع اتصال ببعض العوالي فيتأتى في بعضها الوجوه الاربعة و في بعضها البعض.

### مسألة

ارتسام المدبرات بجميع الحوادث بوجب تصورها مقصود الداعى، و هو عين ارادتها معكونه مصلحة صافية ، فيحصل فى الخارج لكونها من سلسلة العلل . و هذا هوالسب فى اجابة الدعاء عند الحكماء ، و لاستناد الكل من الذوات و الأفعال اليه تعالى يكون الاجابة منه على ان اصل الافاضة يستند اليه اولاً ، و انما المدبرات وسايط متخلاة الله اصلاً المدبرات وسايط متخلاة

لساشرة ما يتوقف عليه الاجابة من تحريك المادة و التصرف في الطبيعة لتماليه منها ، و هذا انما هو للأكثر ، اذ النفوس القوية يحدث بقوة عزيتها ما يزيداتصرفها في مادة العالم بالافتقار الى العلويات . وبذلك يظهر سر الانتفاع من زيارة الكمل اذللنفس تعلقان ببدنها يزول احدهما بالموت ويتقى الآخرابدا ومع استكمالها يزداد قوتها بالمفارقة و تصير شبيهة بالعقول العلامة القعالة ، فاذا اطلعت حضور شخص عندما تحثن اليه وهو مرقدها مستمدامنه بعدة بقدرقوتها واستعداده ، بل كونها مشرقة باشراقات الهية ، و لحاضرة عند مرقدها يوجب وقوع كل زائرله تحت بعض اشعتها .

### (ثمعة)

يشيئر النبوة عن الكهانة بجمعها الخصايص الثلاث كاملة واختصاصها بالثانية ناقصة ، والوحى عن الالهام بظهور السبب اى رؤية الملك و عدمه ، و هو عن التعلم بعدم النظر و وجوده ، بل بشدة الظهور وضعفه أيضاً .

والكشف اما تساوق الالهام او اخص منه باشتراط التصفية فيهدونه، و لذا اثبت الثاني للحيو انات دون الاول .

## (لبعة)

النبى ذوجنبتين و فى الحد المشترك بين العالمين، تأخذ من احدهما و يعطى الآخر و لغيره احديهما فقط، فهو اشرف الكل لاختصاصه بالجامعية المقربة الى الحق، و لذا اختص بالخلافة الالهيئة، فهومجتمع الانوار العقلية و النفسية و مظهر آثار الوجود بأسرها، و قيه مسح

<sup>-</sup> اى يتميز الوحى عن الإلهام.

الخصايص الثلاث و لوازمها ، و التخلق بكل فضيلة خلقية ، قوة الرأى وكمال الذكاء و الفطانة وجودة التخيل و غاية الفصاحة و حسن الهداية و الارشاد ، و الرفق و الرأفة بالعباد ، و الجمع بين التواضع و الهيبة والهشاشة والرفعة، و قوة المناظرة و المكالمة ، والتمكن من المحاربة و المدافعة ، و جودة الفهم لما يسمعه ، و حسن التحفظ لما يفهمه ، و قوة العزيمة و اعتدال المزاج و صحة الطبيعة و تمامية الاعضاء و الخلقة وحب العلم والحكمة، و البراءة عما يوجب النفرة والكراهة، واتصاف نفسه بغاية الكبر و الشجاعة ، و التنفر عن شواغل البرزخ و شهوات الدنيا وحب الموت ليسرع وصوله الى الملاالاعلى .

### (لمعة)

ويجب فيه العصمة المطلقة الاقتضاء الخاصة الخاصية الثالثة انقياد جميع القوى للماقلة وهو يثبتها ، و لكونها لطفة واجباً على الله، ولكونه معل الأمانة و الخلافة و المعصية خيانة حبناية و الحكيم لا يأتمسن الخائن ولا يستخلفه ، ولولا وجوبها لم يحصل الغرض ، و لزم اجتماع الضدين . و بذلك يظهر عدم تطرق السهو اليه وان جاز الإنساء من الله في بعض الجهات لمصاحة جلية او خفية ، و يعرف صدقه باتصافه بالثلاث، و ظهور المعجزة . و يتميز عن الكرامة والمكذبة بالمقارنة والمطابقة ،

الى من جميع المعاصى كاباكان او غيره ، سواءكان عمدا ، سواء
 كان منذ المئة او قبلها ، سواءكان صفيرة اوكبيرة منه

١ - من البعث و هو وجوب المتابعة لامكان الخيانة .

٣ ــ من وجوب المتابعة نظراً الى كونه نبياً ، و وجوب المخالفــة و
 المصيان ، بل وجوب السردعايه ــمنهــ

٣ \_ اى المعجزة المكذبة . } \_ اى مقارنة الدعوى

و عن الأعمال الغرينة بعدم السبب. و معجزاته (ص) قبل البعثة ثبت الارهاص و ظهور المعجزات منه مقارنة لدعوته يثبت نبوته و تواترها ممنى مما لارب فيه ، و القرآن منها باق مشاهد ، و التحدى بهمع العجز لتوافر الدواعى يثبت اعجازها . و هو لفصاحته ، لا لاسلوبه ، او كليهما ، او الصرفة ويوكدها اخبار الصحف السابقة و ظهورها من صقع الجاهلية متصفاً بالخصايص و الفضايل و محيطاً بالحقايق والمعارف بلاكسب وتعلم، و نسخه الأديان و الملل ، و هكدم الاوضاع والدول و غلبة الكل مع اتفاقهم على دفعه ، و احاطته الخافقين مع انفراده و ضعفه . والبديهة يضمى باستنادها الى قوة الهية واعانة سماوية . والنسخ لتبعيته المصالح جايز ، و قى الشرايع السابقة واقع ، وخبر التأييد عن موسى موضوع ، و دعوى تواتره مردودة و مع ثبوته لايفيد المراد ، و الضرورة قاضية بعموم نبوته .

#### ( ئىعة )

دعوة النبى لتعلقها بالكل لابدان يكون في المعارف الالهية على مايدركه عقولهم من وجود الواجب و وحدته ، و تعاليه عن الشه و النظير ، و ايجاده للكل و امثالها دون غيره من مبائل التجريد والتنزيه، اذتكليف العامة بها ينافى الحكمة . و يجب عليه وضم النواميس المدنيّة اعتلاماً لمعاشهم ، و شرع العبادات المذكرة للحق و المسلائكة اصلاحاً

ه سايموافقه ما ارادان يوجده سمنه

السورة عن الفصيحاء المعاندين عن التحدي مع كونهم قادرين عليه عنه منه

لمعادهم ، اذ من تكررها لاينسى الشريعة ، و يحدث فى النفس ملكات نورية يوجب اعراضها عن شواغل البرزخ والتفاتها السى عالم القدس و مواظبتها يشوقها الى طرح البدن واتصالها باجنحة الكروييين .

فليكن هذا آخر الكتاب، والحمد لملهم الحق والصواب، والحمد شعلى اتمامه.

والحمد الله وفقنى لتصحيح هذه الرسالة و نقل حواشيها من النسخة التى كتبها الحكيم الفاضل المفقورله « آقاميرزا طاهر تذكابنى » مسرحوم آقاميرزاطاهر حدود .ه سال قبل ، سنة ١٣٥٢ هجرى قمرى زمانىكه دوران تبعيد را در دارالايمانكاشان ميگذراند در صدد تهيد نسخه أي از اين رساله برآمد و چون بطهران مراجعت نمود كار استنساخ رساله رابيكي از علماىكاشان محول نمود و بالاخره رساله را ميرزاطاهر، اعلىالله مقامه، بطهران فرستادند، بعداز تصحيح ونقل حواشي ميرزاطاهر، اعلىالله مقامه، بطهران فرستادند، بعداز تصحيح ونقل حواشي آن را جهت آقاي حسن نراقي كه در آن زمان بخدمت فرهنگي اشتفال داشتند عودت دادند نسخة آقاميرزا طاهر و نسخة اصل را جناب آقاي نراقي از احفاد مؤلف براي حقير فرستادند و اكنون خداراشكر كه بطبع اين رساله توفيق حاصل مينمايم ، خداوند مرحوم استاد دانا آقاميرزا طاهر را غريق رحمت خاص خود فرمايد و جناب آقاي زراقي را حفظ و حقير را موفق بدارد ، وانا العبد سيد جلال آشتيامي ، محسرم الحرام سنة ۱۳۸۸ ه . ق

# كلمات وجيزة

# تأليف

الشيخ البارع الكامل الفقيه المحقق والحكيم المدقق

حجةالفرقة الناجية

الحاج ملامهدى النراقي

قدسالله لطيفه و اجزل تُشريفه

# هذه كلمات وجيزة

# بسمالله الرحمن الرحيم

بعد الحمد لواهب الكمال والصلوة على النبى والآل، بقول الأحقر مهدى بن ابى ذر: هذه كلمات وجيزة فسى الحكمة الالهية التى من أخذها. نال الفوز الأعظم، وصار من حزب الله المعظم.

## الكلمة الاولى

# في الوجود والمهية

ل المهية من حيث هي كليئة اعتبارية ، و تصفقها بالوجود ، وهو عام اعتبارى، خاص يلزم تحققه بداته اوبعيره، والالزم تحصيل المتحصل من غيره ، وثبوت المعدوم او التسلسل او الخلف وانتفاء الموجود والحصل المتعارف و انتزاع العام عن غير الثابت او الثابت بهاو لغير الوجود. و تحصيل المهية بالعام يوجب الدور اوالتسلسل ، و بالخاص يست المطلوب، و بغيرهما غير معقول. ولاعتباريتها يكون منتزعة من الخاص،

متحققة به ، ولا يصلح للمعروضيه الابتبعية . فالعارض يغش باحد الوجودين اوكليهما . و ماذكروه من عروض الفصل للجنس ، محمول على العرضية دون العارضية ، لأنها للجنس دونه ، اذكل اخص له وجود متحقق هو الفصل او المشخص .و مهيته (وجهة) ينتزع منها الاعم ، ومبدء انتزاع الكل ماللشخص من الجهة ، فلا تحقق له عينا الا في ضمنه، والفصل الحقيقي هو المبدأ، والمنطقي امارته، و الالزم مفاسد .

### [في اقسام الجعل]

ل الجعل جعلان؛ بسيط و مركب ، الجعل المركب على الأيجا به سلب الذات عنها ، فمجعولية الأشياء السيط المتعلق بالوجود، لأنه المتحقق دون المهية لاعتباريتها ، و ايجابه فقد المناسبة ، و اعتبارية الكل ، و التشكيك فيها ، و استحالة حمل الوجود و اتزاعه ، و لحوق الأضافة لكل مهية ، و وحدة الجعل و المجعول في النوع ، و التحكم والدور اوالتسلسل و سبقه عليها ذاتي عيشي و العكس ذهني عقلي. و الأمكان ارتباط الخاص ، اوكيفية نسبة العام ، فلاايراد . و مجعولية المنسط او الأنساط او مفهوم الموجود او الأتصاف ، يؤدي الي مفاسد .

ل ـ تحقق احدهما و اعتبارية الآخر يوجب اتحادهما عينا، لعدم

۱- و بسيط متعلق بالوجود الآنه المتحقق البالمهية الاعتباريتها و فقد المناسبة و لزوم اعتبارية الكل.

٧\_والتحكم اوالامتياز فيالمنبحصر فيالفرد.

٣-عندنا .

تغايرهما في الوجود ، وموجودية الأخرتبية الأول ، و هدو المسراد بالأتحاد . و ولولاه لكان احدهما جزءًا او عارضاً للاخر ، فيلزم احد المفاسد الأربع ، فان المتحقق في كل اتحاد واحد هو الوجود عندنا ، و غيره اعتبارى منتزع منه ، فاتحاد هماكاتحاد الجنس و فصله في النوع البسيط دون المركب، و اطلاق الأتصاف عليه تجتوز ، وكل اتصاف فرع متحقق في الخارج هو الموصوف او منشأ الأنتزاع للفرعية فعلى اصالة الخاص و اتزاع المهية منه لاينتقض ولو باتصافها بالعام في الذهب ، الخاص و اتزاع المهية منه لاينتقض ولو باتصافها بالعام في الذهب ، والعام . ثم العام المنتزع مطلقا لقيامه بمدرك جزئي يكون خزئياذامهية ، و شخاص ، فيمكن ان يجرد عنه عام اخر ، فيجتمع فيه المتناقضات. والسر شدة المعية بين المهية والوجود " بحيث يلزم من التجريد الأختلاط و على المالتها و اتصافها بالوجود ينتقض به والدفع بتخصصها او تبديلها بالاستلزام اوجعل الاتصاف بالخارجي في الذهن او في الخارج مع

ا فالتحقق في كل اتحاد لواحد و غيره اعتبارى ينتزع منه ، فعلى المختار يكون مابه التحقق في كل اتحاد هـوالوجود و غيره منتزع منه و بذلك يعلم ان الاتحاد لاير فع الاتصاف المجازى اىالانتزاع بـلالحقيقى كاتصاف احد المتفارين في الوجود بالآخر .

٢ فعلى مااخترناه من تحقق الخاص.

٣-معانالعام... ٢-يكون موجوداً ٥-اذهني . ٢- يقسميه .

٧- يلزم من تجريدكل منهما عن الآخر اختلاطه به .

۸₋و على القول.

الاكتفا بثبوت الموضوع فيه او ارجاعه الى الأنتزاع او الاختراع او الاختراع او الأختساب او ثبوتها لاثبوتشيئ لها ضعيف ، لعدم الاستثناء فى القضايا بالعقلية ، و قضاء الضرورة بثبوت الفرعية ، وكون الحكم فى القضايا الذهنية على الموضوع بحسب حاله فى الذهن ، و توقف كل اتصاف على ثبوت الموضوع فى ظرفه والانتزاع على منشأته وكون الوجود من الاعتباريات الواقعية دون المحضة و توقف الاتساب عنه على الوجود المنتسبين والثبوت على الوجود فيلزم الخلف او النقض .

### [في التشخص]

ل التشخص بنحو الوجود علم الرتفاع الابهام بدونه، لا بالعو ارض المنامها لايفيده ، والاافادكل عرض كل تشخص ، و خاصها يزول مع بقائه ، و بقاء المع بدون العلة غير معقـول ، و يتشخص موضوعه ، فالمكس يوجب الدور المحال لذاتية التوقف و التقدم : لاالمعى الأنه نوع تلازم يوجبه العلة بلاتوقف ذاتى . و ايضا : له وجود و تشخص، فاذكان عينهما ثبت المحا ، و الارام الدور او التسلسل، على ان تشخص فاذكان عينهما ثبت المحا ، و الارافاع لكون المشخص الواجبه ، لابها ، ولا تضميص في العقليات، ولا بالفاعل لكون المشخص

١-- اللهن. ٢- انكان معروضاً للماهيه.

٣-ان كان عارضاً لماهيته اذح ينتقض الفرعية .

۱-اذلاير تفعالابهام بدونه.

٥- لأنه على عدم العينية يكون الوجودوالتشخص زائدين على الذات فلابد لهما من علة .

كالوجود متحداً بالمتشخص ، او وصفا له ، و اتحاده بالمع او وصفيته له غير معقول ، ولا بالمادة و استعدادها، لعدم ثبوتها لكل متشخص ، مع انشأ فها القبول والأعداد دون الأفادة و الايجاد، و لالسايرمايتوهم. كو نه متشخصاً ، كالوضع و الحيز و الجعل و الاتساب و المهية المطلقة او المعينة ، و نحو الأحساس و المشاهدة لبعض مامر. فالمشخص ليس الانحو الوجود ، و الفاعل يفيده ، و المادة معدة ، و المهيات لوازمه، و العوارض توابعة ، و الاحساس امارته.

### [في اعتبارات الماهية]

ل المهية اما يوخذ مجردة فعقلية ، او مخلوطة فخارجية ، او مطلقة فطبيعى موجود بوجود اشخاصه ، لا بوجود معاير ، و الالزم الخلف او التناقض و التسلسل . و ما يعرضه منطقى ، و مجموعهما عقلى ، و وجودهما ذهنى .

و تكثشر مهية واحدة انواعاً و اشخاصاً لاختلاف القابل باختلاف

ا- لان کل وجود خارجی لائدله من تشخص ، وکان وجود الطبیعی وجود آمایرا تکان له لامحالة تشخص، فان کان تشخصه بالتشخصالفرد، لزم الخلف ، و ان کان تشخصا آخر یلزم کون وجود الطبیعی مع تشخصه شخصا غیر تشخص الواحد شخصین و هوالتناقض ، ثم اذا نقل الکلام الی وجود ها الشخص یلزم التسلسل حنه

۲ - اىمايعرضه المنطقى من الكلية .

۳- ای مجموع الطبیعی و عارضه منه.
 ۶- سواء کانت انواعا بسیطة او مرکبة منه.

اوضاع سماوية .

ل ـ الوجود العام بديهى التصور بداهة . فتعريفات لـ فظية . و الاستدال على نظريته باختلاف العقلاء ، وكونه نفس المهية او تابعها في المعقولية ، ضعيف و على بداهته بجزئيته لأحد الضروريتن ، او كون الاكتساب باحد المعنيين ، او باعرفيته واعميته مع وجودالأنتهاء الى المبديهى دفعة لأحدالمحذورين تنبيه ، و على استحالة تصوره باقتضائه تصور الواجب و اجتماع المثلين فاسد .

## [في اشتر الثالوجود]

و مشترك معنى لثبوت مفهومه للكل ، و قبوله القسمة ، و اتصاد منهوم نقيضه ، و الرابطة في القضايا المختلفة ، و الترديم في الخصوصية معالجزم بالمطلق، و ايجاب نفيه الثبوت، و صدق النقيض على الواجب. ولا يلزم منه تركيبه او انتزاع الوحدة من الكثرة ، لالمنع تبعية المشترك العرضى للذاتي، بللكون الانتزاع من صرف الوجود وحيثية الأرتباطبه.

و مشكك لوجود الوازمهفيه الذات ، و في غيره بتوسطه . و لعروضه للافراد و تمايزها بذاتها لايقع التشكيك فيالذاتي حتى يلزم التركب او الوحدة . و زايد على الماهيئه ، و الالزم التلازم والاتحاد ٧

۱- الى البديهى تنبه دفعاً...
 ٣--- اللذاتى اذالحق ثبوته .
 ٥-- اى فى العام ، فان وجوه التشكيك حاصلة فيه ــمنهـــ
 ٢-- اى تلازمها عقلا .
 ٢-- اى التحاد المهيات ، و انتفاء الإمكان

و التناقض، او تركب الواجب والتسلس، و اتنفى الامكان وفايدة الحمل و الاستدال . و لا تتزاعهما من الخاص لا يقوم بها ، فلايلزم تحصيل الحاصل ، او اجتماع النقضين، و قيام الموجود بالمعدوم. وليس بجزءا وذى جزء عقلى لبساطة الواجب و عموم اعميته. و يساوق الوحدة و الازم التسلسل والشيئية لتلازمهما في الصدق، و ثبوت المعدوم كالحال ببطله الضرورة و النظر ، و شبهة الحصم واهية .

## الكلمة الثانية في اثبات ذاته و صفاته

ل \_ الواجب موجود لوجوب الأنتهاء اليه دفعاً للمحدورات الثلثة، وكون الكلكالولحد فى الحاجة ، و تحقق صرف الوجود بذاته ، لظهور التركب ، والحاجة؛ فى غيره.

و هو واحد بالذات ، اى صرف الوجود لمامر. فالوجود حقيقة عينية و العام منتزع منه ، و حصرالوجود فيه. والقول بالنيابه والتجوز في العينية يوجبخلكو الذات في مرتبته عن الوجود. وجعله كليا ذاافراد يقوم واحد منها بذاته ، وغيره بغيره يوجب التركب ، و اختلاف افراد

١-وليس بدى جزء اوجزء عقلى لعموم اعميته.

٢- كان يتركب من الجنس والفصل ، الأمميته من كل شئ و ليس جزءًا عقليًا بان يكون جنسا و فصلاً الزوم تركب الواجب معاله بسيط منه -٣- رد لماقيل من المعدوم الثابت و الحال بما يصدق عليه الشيئية دون الوجود حنه --

٤-او الحاجة.

المتواطى بالمتناقضات و فى الصفات اى هى كالوجود فسى العينية ، و لرجوعها الى العلم و القدرة . و ترتبهما على التجرد و صرافة السوجود لايوجب تعدد الجهة بل يؤكد وحدتها ، فالسذات مبده الكل، الا ان الاضافيه الراجعة الى المبدئية و القيومية المطلقة المترتبة على القدرة، يتوقف على متعلق، بخلاف الحقيقيّة ، ولتعلقها على الترتيب والثبوت لتعاليه عن الزمان ، لا يلزم التكثر و التغير في ذاته. و القول الريادة فاسد ، و الارجاع الى السلب باطل ، و الظواهر مأوّلة.

ل في وجوب الوجود الستحالة التعدد في صرف الوجود المتعين بذاته لانه في عدد التعين ولايتصور مقتضيه ولاستواء نسبته الى مراتب العدد ولوحدة حقيقته و لازمه . فالتعدد يوجب الامكان او الخلف و الافتقار او الدور ولايجاب الواجب اتم العلقوا المقتضى لعموم العلية ولاقتضاء التعدد عدمه مع التساوى في الكمال و النقص مع عدمه و التحكم مع استناد الاثر الى احدهما و علية الكثرة للوحدة مع استناده الهما والتركب من التين والشبهة الكمونية مندفعة باستازام المشترك العرضى للذاتى، وايجابها معلولية الوجود و وجوب لغيره. و في الالوهية و الصنع، لشدة الارتباط وتفرده بوجوب الوجود، و الوسايط

۱- ای صفاته کالوجود \_\_م\_

٢- ولتهلقها طولا بالترتيب وعرضا على وجه ثابت متقدس عن التجدد
 ٣- والقول بالزيادة يوجب مفاسد .

٤- كماعليه الاشعرى . ٥-مشترك و مميز .

٣ ــ و ابجابها عليةغير الوجود للوجود و وجوبه .

شأنها الاعداد دون الايجاد ، مع ان اثارها كذواتها في الحقيقة مستندة اليه ، ولاستلزام التعدف صدور الكثرة عن الوحدة او العكس ، مع استقلال كل واحد بايجاد الكل دفعة او على الترتيب ، و العجر بدونه، و التوافق باطل . و في الوجود، اى هو الوجود الحق بذاته و غيره كظله المتحقق بالأرتباط به ، و المعدوم بدونه . فهذه الموحدة ثبوت الوحدة دون الكثرة وجوداً وصفة و فعلا بأحد الاعتبارين و انثبتت بالاخر ، فمشاهدتهما بالإعتبارين . و رؤية كل منهما مرآة الاخر توحيد الوحدة و الفرق ، و هو رؤية المباينة الكلية لما فيهما من الخطر. واعلى الكل السير من الله ، و هو الرد للارشاد بعد الوصول ولصاحبه ملكة الانتصال بكل من العالمين ، و قد يحصل لغيره ايضا اتصال بالعلويات واحد التجليات الأربعة .

## [في تعريف الوحدة و الكثرة]

الوحدة في الحكم كالوجود ، للمساوقة. فالفرق بين وحدتي العق و الخلق كالفرق؛ بين وجود يهما، والاولى لايتكرر ، فليست بعدديـــة.

<sup>1</sup>\_ هو مشاهدة . ٢- بعد قطع الكل

٣- في صورة يناسبه ،

إ- فالوحدة الالهية والامكانية يتمايزان بالاصالة و الظلية و الفيئية
 و الزيادة و الصرافة و التمامية و النقص و الفناء بالفات و بالفير، وعدم التكرر النافى العددية و التكرر المشبتله . و مافى بعض الظواهر مسن اثباتها للاولمؤول.

### [فيعلمه بداته و معلولاته]

ل وهوعالم، للاحكام، والتجرد، والافاضة، والاشرفية، والإستناد، والكمالية.

و علمه الحقيقى ذاته وهو مبدأ الحضورى، ومصححه فى المبدعات وجودها ، و فى الحوادث ثبوتها فيها او حضورها لديه دائماً لثماليه عن الزمان لكونه من لواحق الحسم ، فكله بمافيه كان محيط به و يشاهده، و لذلك لاتجد ثر ولانسبة ، و الحصولى و موجبه توقف العناية والعلم بالحقايق عليه ، وادلة نفيه مدخولة ، و ولكليته واستمراره على نهج واحد ، لاتغير و نفى لحدهما او احد الوجهين لاوجه له ، و تصحر الحضورى باحد الاجمالين ضعيف.

ل ــ قدرته مبدئيته بالعلم و ايجاد العالم به يثبتها، و باقى المداهب مردودة . و عمومها صدور مقتضى الامكان الاشرف و ساير تفاسيره

1-: علمه النخيقي ذاته و هو مبدأ الاضافيين ، وكون المبدئية كمالاً مع وجود المبدغات وكون مع وجود المبدغات وكون الحوادث مرتسمة فيها بل حاضرة لديه بوجودها العينى دائماً لتعاليه عن الزمان ، وكونه برمتُّه كان واحلت عنده و فى الحصولي يوجب العناية معلوم ميشود كه ولك عبارات نسخة مكتوب دركنار نسخة اصل لمعه الهيه را دوباره مختصر نموده است جلال آشتياني.

۲- و من کلیة العصولی و استمراره علی نهج و احد ثبت عدم التغیر نیه و من تعالیه عن الزمان واحاطته بکله لکونه من لواحق الجسم يظهر انتفاء التحددالحضوری والزمانی عن ذاته و علمه، واثبات احدالاضافیین کتصحیح العضوری باحدالوجهین ۱۰ و الاجمالیین ضعیف مم

مقدوحة . و ارادته الكمالية ذاته، و الاضافية ابتهاجه بالكل لمعلوليته، فيرجع الى ابتهاجه بالذات فلااستكمال. و تحديدها بالقصد ضعيف ، و بالعلم بالأصلح فيه تفصيل . و المبادى الاربعة فيه متحدة و فيئا متغايرة .

## [في افعاله تمالي]

م جل فعله عن موجب الأستكمال ، فهو فاعل البدو و غايته ، و ويتشوق الكل اليه ، فهومرجع الكل فه وغاية العود و نهايت ، و ببوت العلم و القدرة يثبت حياته ، اى الدراكية و الفعالية والحقيقية ذاته ، و الفضافية مفهومهما . و النقل اثبت له السمع و البصر ، و العقل أولهما الى العلم بما يسمع و يبصر ، و الحمل على الظاهر يؤدى الى المستحيل. و العضورى الجلى من الاحساس بمراتب، و ثبوت العكس فى ادراكنا البدن بهما انحصار المرتبط بالنفس فى مجرد البدن دون مشخصاته ، فلذا خلقت لها الآت مرتبطة بها لينطبع فيها الجنوئيات الماينة من الصور والمعاتى، و يشاهدهاكاصلها بالحضورى، فالاحساس ايضا ضرب من الحضورى لها . و القول بكون الآلات مدركة ضعيف، الخالستعمل لها الآلة و فيامر ، يدركهما ، والالهركن آلة ، بلحيوان ماينا ؛ على ان قياس علمه الى علمنا بط، لانه فىغاية الكمال والتمامية،

۱- و ارادته الكمالية ذاته، والإضافية علمه الاضافى،الكلومايتمه من البهجة والرضا. والابتهاج بالمعلول لمعلوليته ابتهاج بالعلة فلااستكمال. فتحديدها بالقصد والعلم بالاصلح لاتناسب قواعد الحكمة -م-

والكل مرتبطه به باقوى الروابط، فلايخرجمنه شيئ من الأشياء ولامرتبة من مراتب الظهور و الجلاء.

### [في كلامه تعالى]

و الشرع اثبت تكلئمه و هو ايجاد الكلام في حسم الإعلام ، فالمتكلم موجده ، لامن قام به ، لوعميم الكلام في جسم الايجاد ، لاستند اليه كل كلام . المتكلم في الحقيقة نوع ايجاد منشأه فيه ذاته ، و فينا قوة زايدة . و تعقله الذات و النظام الاكمل من حيث انه فعله يبتله المثل الشد الإبتهاج ، و لرجوع كل كمال اليه يكون ابتهاج الكل به حقيقة . و الغفلة في الاكثر للعابق، و العارف لتجرده عن الغواشي لايزال مبتهجا به و لكل شئ لإنتسابه اليه ، و لمساوقة الحب للمجة يكون ثبوته فيه تعالى و غيره كثبوتها، و زيادة حبه للبعض اوابتهاجه، يمون ثبوته فيه تعالى و غيره كثبوتها، و زيادة حبه للبعض اوابتهاجه، يرجع الى علمه الازلى باكمليته وهويوجب زياده قربه و كشف الحجاب عنه ، فلايلزم تغير و تجدد في صفته.

ل الواجب من كل جهة واجب ، فكل كمال للموجود المطلق، ل حاصل ، و الالزم التركب و خلاف الفرض ، و هوكل الأشياء، و الا تركب م، و غير متناه في الوجود شدة و قوة و عدة ، لأنه تام بسيط ، و

١- فلوعمهم الايجاد لاستند اليه كل كلام -م-

٣- لانسلاخه \_م\_ }- فيترك.

ه ۔: ناقص مرکب . ر

كل متناه المركب ناقص، لاقتضاء التجدّهد جهة عدمية ينتزع منها ماهية مينة. فلوجوده مراتب غير متناهية في الثلاثة كل مرتبة منها ايضا غير متناهية عير المتناهية و وقوع التفاوت في غير المتناهي جايز، كما في المات و الالوف الغير المتناهية ؛ و ثالث بالثلاثة يستلزم الاولين و الاول الثاني ولا عكس.

#### الكلمة الثالثة فيي الافاضة

ل لايوجد الأخس مع امكان الأشرف، والاارتفع المناسبة، ولزم احد المفاسد الاربع و هذايطئرد في الثابتات دون المتغيرات. والايراد؟ بايجابه معمامر" عدم تناهى العقول طولا"، اووقوع مراتب غيرمتناهية؟ يين كل عقلين، يندفع بحصولها في كل عقل، فلايلزم عدم تتناهى الأعداد"

۱۔ :تقربه ــمــ

۲-. لانه قال صدرالحكماء بناءاً على مسلك الاشراق وتحقق التشكيك فى الطبقة الطولية ، يمكن فرض تحقق افراد غير متناهية بين المحق والمقل الاول الى آخر ما قال واجاب نفسه قدس سره بان الانوار واقعة فى سلك وجود واحد له ابعاض بسيطة -- آشتياني --

٣- من عدم تناهى الواجب الصرف حمنه-

₃ والابراد ، بایجابه عدم تناهی العقول طولار بملاحظة مامر ، او اختلافها فی شدة الوجود و النوریة ، فیتصور بین کل عقلین مراتب غیر متناهیة ، نیدفع بتضمُ کل عقل مراتب خیر متناهیة ، فسلاللزم عسدم تناهی اعدادها ---

٥ ـ وقد عام بطرق التفاوت في عدم التناهى - م -

ل الأفاضة كالعلية و الجعة الى الأستتباع و المجعولية كالمعلولية الى التبعية والارتباط. فكل معلول كالعكس الثلازم المرتبط بعلته لذاته ، ولا يلزم اعتباريته ، لاختلاف الثلازم باختلاف الملــزوم فــى التحقق والأعتبارية ، فاعتبارية لازم المهية لايوجب اعتبارية لــوازم حقيقة الحقايق . و الضرورة قضت بتكثر الوجودات ، فحصرها فـــى واحد مطلق او معيَّن له شئون اعتبارية هي الممكنات باطل، و مجرد التبعية كما علم لايوجب الاعتبارية و لواريدبها الظلية، فنعم الوفاق. و التحقيق ان المع بملاحظة علته متحصًّل و بدونها محض الاعتبار ، بل العدم ، و بذلك يتأتي الجمع . فمافي كلامهم من التجلي و التطور و الظهور و التنزل ، يرجع الى الأفاضة الراجعة الى التعلق و الترتب ، اذصرف النور لايظهر للمدارك الابعكوسه و اشعته، اى الوجودات الخاصة، فهي مظاهره ومجاليه. ولكونها مناسبةله مترشحة عنهمر تبطقه، يصدق انها من مراتبه وتنزلاته وشئونه واعتباراته ودرجاته وتطُّوراته. و اول مظاهره اسمائه و صفاته ، ثم العوالم الاربعة علـــى الترتيب. و التغاير بين الحقو اول المظاهر اعتباري ، و بينه و بين البواقعي كالتغاير بينها واقعي ، وكل سابق باطن اللاحق و مظهره ، وكــل لاحق ظاهر السابق و مظهره ، و لكل واحد بعض المظهرية ، و الجمع للجميع، ثمَّ الأفاضة على ترتيب يقتضيه الامكان الاشرف ، والا، انتقت المناسبة ، و لزم ايجاد المتغايرين و اجتماع النقيضين و مغايرة الشي

۱-الحق رجوع الافاضة و العلية الى الاستتباع و المجعولية و المعلولية الى التعلق ---

لنفسه. فالوجود يبتدء من الاشرف فالاشرف الى مالااخس منه ، واول الصوادرهو العقل الأول، و يثبته بعد السمع و مامرحركة الافلاك الأرادية ، و عدم صدورها عن الواجب بلاواسطة ، و عن جسم آخر ، لعدم تأثيره فيمالاوضعله ، وعدم العلية بين المتضايفين ، و الا امكن الخلا، عُلِيِّل بِالأَضْعَفِ الأَقْوَى. و فيه جهتان يصدر بهما عقل ثان وفلك، ولعرضيتهماوالا يلزم صدور الكثره عن الوحدة ، وكذافي الثاني الى صدور العاشر و عالم العناصر. و هذا عندالاكثر، و مقتضى علو "القدرة و امكان الاشرف ، و ايماء النبوات ، و تصريح اولى المجاهدات ، و عدم صلاحية العشرة لعلية الكثرة البرزخية و تخصصاتها وجودكثرة للأنوار العقلية ، على ترتيب نورى ، مشتمله على سلاسل طولية ، عدد كل منها على مايقتضيه الامكان الاشرف ، و طبقات عرضية عددكل منها ما نقتضه الحهات المتحصلة في الطبقات السابقة ، و بعضده القواعد الأشراقية المثبة لها جهات كثيرة حاصلة من انعكاساتها الشعاعية و المشاهدية ، و سايرجهاتها مع مابينهما من النسب و المشاركات ، بعد ملاحظتها افرادا وتركيباً ، و احاداً و جمعاً. و الطبقة الاخيرة بهيئتها النُّثورية علل ارباب العوالم الثلثه ، اعنى المثل النورية بتخصُّصاتها ، و هي ذوات نورية قائمة بذواتها ، و افراد مجازية للأنواع البرزخية ، و حعلها نفس الطبقة الاخيرة ، أو الصور المثالية أو العلمية الكلية أو الشخصة ، أو الكلبات الطبيعية ضعيف .

### [في حدوث العالم]

لــ العالم حادث بالضروتين ، و حدوثه الذاتي و الزماني منصان

بالشرع و العقل ، و الصحيح الدهرى ، وهو مسوقيته بالعدم الصريح الواقعى ، و لعدم الأمتداد فيه ، و إيجابه تناهيه من البداية ، يفترق عن الاولين . و هذه المسبوقية من لوازم ذات المعلول و استحالة ازليته، و بدلك مع حدوث الوقت بالحدوث، و استناد الخصوصية في الامتداد الى العناية يتصحيح الارتباط . و تصحيحه بالارادة او العلم بالاصلح ضعيف ، و بالحركة السرمدية او الزمان الموهوم اضعف .

م مقتضى المناسبة خيرية فعله ، و الشرور راجعة الى اعدام قليلة اصافية مقصودة بالعرض مستندة الى الوسايط ، فلايقدح فىالمناسبة، و عموم القدرة و اصلحية النظام .

### التكلمة الرابعة

ل النفس مجردة لتجرد عارضها ، و عدم انقسامه و مخالفتها المقارنات ، و قوتها على ما تعجز عنه ، و تصرفها في المواد بالاوضع و آلة ، و سنوح حالات لها تخصّص بالمعارف و استلزام حلولها دوام التعقل او عدمه . و الاتفنى بفناء البدن الاتفاء الضبّد ، و عله التسلاز م و تعاكسهما في الضعف و القوة . و يؤكده السمع ، و اطباق الكل. و يعدث بحدوثه ، و الالم يتعلق او تركبت وتعطائت، او نقلت، واجتمع النقيصان ، او تركب المجرد او اتحدما به الفصل و الشركة ، و لرزم عدم تناهيها ، و هدو بط الالتناهدي الامتداد و بطلان التسلسل ، الختصاصهما بالماديات و المرتبات ، وهي مجردة مجتمعة ، بل التناهي الجهات في المبادي الاول ، وجواز التعدد و اليقاء بعدد المفارقة

لحصول السبب بالحدوث . و حدوثكل حادث فى السادة غير لازم ، لكفاية المعية فىالمعارف ، و الابدية لايستلزم القدم ، و عدم تناهيها مجتمعة بعد المفارقة جايز لعدم تناهى الجهات مع انتفاء المزاحمة.

#### [في بطلان التناسخ]

ل التناسخ باقسامه باطل ، لأيجابه اتحاد شخصين و بدنين ، و تعلق واحدباثنين، و انعدام النوع ، او التعطل في الوجود، ورجوعها من الفعلية إلى القوة ، او تذكرها لكمالها ، و تساوى الأبدان الحادثة للهالكة ، على ان النقل بين ترديد الكل دائماً ، و صعوده من النبات حتى وصل الى صقع التجرد و وصول الكامل اليه و يزول الناقص حتى يتخاص من الرذائل . و الاول يوجب التعطيل ، و الثانى اولوية النبات من الأنسان بافاضة النفس وحصول الاستكمال في البدن الحيواني، و الثالث اكملية الحيوان من الانسان و التلازم بينهما في الكون و القساد . و البدن المثالي يغني عن اللحمي و تخصيص دار التعذيب بهذا العالم باطل ، و الأخسية لايوجب الاشدية ، و الظواهر غير ناهضة وكلمات الاوايل مأوًالة وتعلقها بجرم ابداعي باطل لتأبيته عن تصرفها و توقفه على المستحيل ، و البدن المثالي يكني لموجب اللذة والالم . ل اختصاص الادراك بالنفس يعلى اتحادها مع البدن، والتلازم ينهما فيه يؤكده ، وحقيقته مجهولة ، و بعض التمثيلات تقريب . و لعل السرفيه اتصال الأخس من الأعلى بالاشرف من الادني .

ل ــ للنفس قوة نظرية يتدرَّج من الهيولانية الى استعداد الكسب ثم الاختزان ، ثم المشاهدة . و عملية يبتدى من تزيين الظاهر الــى تحسير الباطن، ثمرتهاملكة الاتصال بالانوار ، ثم قصرالنظر الى الاول، وكمالهما تؤدى الى مقام الجمع و الفناء ، و فوقه مقامــات تعـــرفها الراسخون. و هو وقوعها في اشعته، والمدمون و هو وقوعها في اشعته، واخر بالمعقول ، و هو اتصالها بحقيقته بالارتسام او المشاهدة .

ل الحق وجود برزخ المثالي ، لايماء الشرايع، و تصريح الاوائل، و دلالة الامكان الاشرف ، و وجود انموذجه في العالم الأصغر. و ينقسم الى نزولي منفصل فيه صورا الوجودكلة ، و عروجي متصل هو صقع النفوس المفارقة بما يجد فيها من الصور و الانقسام لدورية سير الوجود و استحالة تعلقها بالابدان المنفصلة ، لكونها دوات نفوس ارلية ، فلاتقبل غيرها .

## [المعدوم لايعاد]

ل ــ المعدوم لايعاد ، والا ، قام الموجود بالمعدوم وعادوقته الاول ويخلال العدم بين الشئ و نفسه ، و لزم اجتماع النقيضين ، او احد الخلفين ، اور اختلاف حكم المثلين بل الواحد بعينه ، اذفرض وجود المعاد اولا . و امتناع العود لأمر لازم للمهية ، و قياس الاعادة على الابتداء انما يصحح وجود المثل دون العين، و الموت لا يعدم الشخص بكله ، فاعادته جايزة ، وانعدام الكل بكله ليس قطعى الشرع او العقل و السمع كاتحاد حكم المثلين يعطى المكان وجود مثل هذا العالم و وجود حاوللكل جايز و المماثلة يقتضى طلبكل ما في عالمه من المركز

۱- وكمالها -

و المحيط.

#### [فياللنة والالم]

ل - اللذة كالالم ينقسم الى الثلاثة، وهي مجتمعة للنفس في الدنيا، فوجودها لها في الاخرة اولى ، فثبت لها المعادان ، و الروحاني ثابت بتلويج الشرع و قطع العقل ، اذابتهاجها بعد المفارقة بالكمالات ، و تاشعها بالنقايص ممالا رب فيه . و الجسماني ضروري الدين و العقل يساعده ، لوجوب المكافات بمقتضى الحكمة و الطبيعة ، و اقتضاء الجامعية الجمع ، و تعطيل الاكثر لولاه ، لحرمانهم عن الإبتهاجات العقلية ، و شبعه الخصم ضعيفة . و للكامل بالكمالين كمال اللئدتين ، و للناقصة في العمل نوع اذي يرتفع لعروض السبب ، و للساذجة مع الجحود و الشوق الى الكمال غايه الآلمين ، و بدونهما الخلاص فيها وكرهما دون الادني . و المتخلصة الى عالم الأنوار ، يشرق عليها اشراقات غير متناهية ، فيحصل لها من البهجة مالاغاية له . و وقايع البرزخ و الاخرة واقعة لامكانها و تواتر السمع ، و هي محمولة على ظاهرها ، و المقتصر على الروحاني أو الها مي مايناسبه .

## [الكلمة الخامسة فيالنبوة]

و هى واجبة لتضمنها اللطف من حفظ النوع و تكميله بالتعليم او التتميم ، و بيان الحسن و القبح و الثواب و العقاب و النافع و الضار و الاخلاق ، والسياسات و تعليم الصنايع الخفية، و يختص النبى

بالخصائص الثلاث المترتبة على كمال القوى الثلاث، ولاختلاف مراتبها يختلف مراتب النبوة، و اقوى لمن يختم به دايرة الوجود و يتصل باول قوس النترول، و هي خاتمها. و اشرف منه الاختصاصه بالجامعيه الموجبة للخلافه الألهية، و مجاهدته في دفع المنازع للقوة العقلية. و بذلك يظهر اشرفيته من ساير الأنبياء و الملائكه و باقى المتوازيات من القوسين متساوية، و وجوه المزيتة في الطرفين متعارضة متساقطة. و لهذه الدايرة ارباع اربعة هي البادية من الانوار و البرازخ والعايدة منها، و اوتاد اربعة هي اوايلها. و التقابل بين الاول والثالث كالثاني و الرابع كلى، و بين البواقي من وجه.

ل ـ لااحتجاب بين الانوار الا بالتعلق، فالناطقة معه عنها محتجبة، واذا ارتفعاو ضعف بقوتها الاصلية او الكسبية ، او بمرض اومدهش، الكشفت لها .

فالنفس النبوية لقوتها الفطرية الجامعة بين المتحاذيات ، تمكن من الاتصال بالواح القدرية و مشاهدة مافيها من الحوادث ، فان اخبربها بلاتصرف للمتخيلة فيها فهو انذار صريح ، و معه بالمناسبة يفتقر الهي التأويل و غيرها قد يشاهد صوراً لاعبرة لها ، امالاختراعها بلا اتصال، اوبه م تصرف بلامناسبة .

لــ والالواح الألهية ينقسم الى لوح العناية و القضاء ولايشاهده غيره ، و اللوح العقلي و هو القلم ، و النفسي الكلي و هو المحفوظ

۱- : و تخصيص النبي...

٢ -: او باتصال و تصرف بلامناسبة -م

و ام الكتاب، و الجزئى و هو المبتدل بالمحو و الاثبات، و يتصل بها النبى و يأخذ مافيها من النفوس العقلية، و هذا الاخذ هو الوحسى. ولكونه من الذوات النورية لاينفك عن رؤية الملك اما بصور تله الأصلية، او بصورة حسنة بهيته لووقعت في بنطاسيا بعد تصرف المتخيلة، و تميز النبوة عن الكهانة بجمعها الثلاثة كاملة، واختصاصها بالثانية ناقصة، والوحى عن الكشف برؤية الملك، و هو عن الالهام بالتصفية، و التملم عن الكل بالنظر وضعف الظهور.

لـ ثالث الخواص كوجوب اللطف و ترتب الأثر ، و امتناع جمع الضدين يثبت العصمة ، و يعرف بالثلاث ، و المعجزة مقارنة موافقة فيخرج الكرامة و المكدبة ، و يتميز عن السحر يفقدها السبب ، و الحادثة قبل البعثة ارهاص ، و صدورها من نبينا مقارنة لدعوته يثبت نبوته.

و السمع دلّ على عمومها ، و تواترها معنى قطعى ، و القران منها موجود ، و التحدى به مع العجز يثبت اعجازه .

و النسخ جايز واقع ، و شبهة اليهود واهية ، و خبر التابيد مختلق

# الكلمة السادسة فيالامامة

وهى واجبة ، لتضمُّنها اللطف، ويشترطفيها العصمة دفعاللتسلسل و اجتماع الضدين ، و تحصيلاً للعرض من حفظ الشرع ، و وجوب

<sup>1...</sup> لكون العصمة لطفاً و هو واجب سعنه... ٢... اي حوب ترتبه على العصمة.

الاتباع . ويؤكده عموم «لاينال عهدى الظالمين» و انحطاطه عـن انعف العوام لولاها ، ولاينافيها القــدرة و الافضلية، لقبح تقديــم المفضول ، و عدم الترجيح للمساوى . و النص لأنهانيابة نبوية واجبة علىالله، فيجب النصب عليهما.

والثلاقة النه لعلى عدم ارتكابه المنافى ، والثانى بآية المباهلة ، و تواتر وفاق الكل على عدم ارتكابه المنافى ، والثانى بآية المباهلة ، و تواتر لنصوص ، و اعتراف الكل بتقديمه فى كل فضيلة ، و الثالث بآية المبدقة ، و خبرى العدير و المنزلة ، و امره بالتسليم عليه بالأمرأة ، و تصريحه بخلافته بعده بمحضر من الصحابة و غيرها مماتراتر معنى م و تصريحه بخلافته بعده بمحضر من الصحابة و غيرها مماتراتر معنى م و اتنفاء الثلاثة فى الثلاثة عند الفريقين يثبت اختصاصها به ، فيثبت امامته مضافا الى ظهور الخوارق عنه مع الأدعاء فيكون صادقا، و عدم صلاحية الغير لأتصافه بالمنافى ، و يؤكده قضية طلب الدوات و القلم، و حيلولة الثانى .

والنقل المتواتريثبت امامة الأحد عشر من ولده، و اتصافهم بالشرائط

ا ــلان الثلاثة اساموا. في اواخر عموهم و قدصر فوا عمدة حياتهم في الجاهلية و الكفر و الفسق و قداستحكم بنيان الشـــرارة في نفوسهم وكانوا مستعدين للرجوع الى اعقابهم وقد تبدلت الحكومــة الاسلامية نتيجة لتوليهم الامر بعد مضى مدة قليلة الى السلطة على النفوس وقدموا الله لامة عليه المنحوسة الى ابناء اميته و لذا رأى النبي في المكاشفة ان بني فلان ينزون على منبره نزو القردة.

معلوم الثبوت ، و يعضد خبر الثقلين ، و اعتراف الخصم بصدقهم مم القطع بادعائهم الأمامة . و بذلك يظهر ، ان الفرقه الناجية في الخبر المشهور هي الامامية لاعترافه بكونهم منها ، و انكار ادعائهم الامامة و ترويجهم هذا المذهب كدعوى حدوثه من بعض مشايخنا ، وكونهم على مذهب السنة مكابرة محضة ، و وجوب اللطف كالخبر المشهور يوجب وجود امام في كل زمان ، فيثبت ما تفردنابه من وجود القائم، و يعضده قوله : « لا تجتمع أمتى على الخطاء » لدلالته على عدمخلال عصر من المعصوم لجنسية لامه و هذا في الحقيقة حجة مستقائة بابطال مذهبهم . و مايتراى فيه من الاستبعادات يندفع بوجود بعض انغراب في النظام الأصلح لحكمة خفية لا يعرفها الاالراسخون. هذا اخر مااردنا ايراده في هذه الرسالة و الحمد على اتمامه.

اللهم اغفرلمصنفهو معلمه و متعلمه وكاتبه بحق محمد و عترته و اصحابه .

وقد فرغنا من تصحيح هذهالرسالة اواخر شهرربيعالاول سنة ١٣٩٩ منالهجرة النبوية . وانا العبد سيدجلالالتشتياني.